
 

Il mondo ultraterreno 

Approfondimenti e chiarimenti 

 

Estratti dal libro 

Uno scontro a velocità massima 

contro un muro 

di luce e amore 

 
di 

 
Samuel E. Surazal 

 

 

 

 

 

 

 

  



Contenuto 

Prefazione 

L'aldilà 

Esperienze con anime defunte 

Anima e spirito  

Domande e risposte 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Prefazione 

Dal mio risveglio nel 1991 sono in stretto contatto con il mondo spirituale. In questo scritto 

descrivo alcune intuizioni sia delle sfere inferiori che di quelle luminose dell'aldilà; inoltre 

racconto molteplici esperienze con anime defunte. Le descrizioni dell'aldilà sono completate 

da approfondimenti sulla natura dell'anima e dello spirito. Infine, spiriti altamente evoluti 

rispondono alle domande più disparate sul senso e lo scopo della nostra esistenza. 

I testi sono già stati pubblicati nel libro "Ein Crash mit Höchstgeschwindigkeit gegen eine 

Wand aus Licht und Liebe" (Uno scontro a velocità massima contro un muro di luce e amore). 

L'interesse generale, in particolare per la vita dopo la morte, nonché la necessità e l'importan-

za dell'illuminazione dell'aldilà, mi hanno spinto a trattare nuovamente questo argomento in 

modo separato. 

 

Samuel E. Surazal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



L'aldilà 
"Se aspetti la morte con la mente, 

morirai con essa. 

Se affronti la morte con il cuore, 

la trasformerai in vita eterna". 

La morte spirituale genera le concezioni più errate e aberranti dell'esistenza extracorporea. 

Molti credono in una fusione universalmente valida con una coscienza superiore o con un "sé 

superiore". Alcuni attendono con gioia l'ingresso nella luce o il biglietto gratuito per il 

paradiso. Altri si aspettano seriamente un paradiso con banchetti e vergini al loro servizio. 

Nelle religioni dell'Estremo Oriente è diffusa la credenza nella reincarnazione, con un numero 

infinito di rinascite terrene seguite dall'ingresso nel Nirvana o Moksha. In alcune comunità 

religiose si rinasce addirittura come animali. E così esistono ancora molte altre concezioni 

errate e assurde delle condizioni dell'aldilà. 

Molte persone ritengono che l'aldilà sia talmente misterioso da non poter essere descritto. 

La maggior parte, tuttavia, non crede in una vita dopo la morte. Dicono che non si può sapere, 

perché: "Nessuno è mai tornato indietro!" Per loro, infatti, nessuno è mai tornato indietro. Per 

coloro che cercano sinceramente una risposta, invece sì. I seguenti testi vogliono contrastare 

tutte le opinioni errate sull'esistenza nell'aldilà e descrivere le condizioni che vi regnano nel 

modo più veritiero possibile.  

Innanzitutto è necessario chiarire il concetto di "entrare nella luce" descritto in molti resoconti 

sull'aldilà, che si è diffuso nell'opinione pubblica a causa delle cosiddette esperienze di pre-

morte: 

Salvo poche eccezioni, solo le persone con una buona disposizione d'animo e apertura 

mentale hanno un ricordo concreto del loro mondo ultraterreno. Poiché nello stato di pre-

morte la coscienza è ancora legata al corpo, vedono la loro sfera luminosa come da lontano - 

la "luce alla fine di un tunnel". A seconda della loro lucidità mentale, si rivelano loro i ricordi 

conservati nell'anima. Per lo più hanno la sensazione che la loro vita terrena scorra davanti ai 

loro occhi in pochi secondi. Ma in realtà vivono un'impressione complessiva immediata delle 

impronte specifiche dell'anima, insieme ai loro effetti veritieri. 

Più luminosa è la luce del cuore, più chiara è la comprensione di tutti gli eventi passati e 

presenti. Alcuni possono "vedere oltre", hanno contatti con i defunti o con gli angeli. Questo è 

soprattutto il caso delle persone amorevoli e di buon cuore.  

È estremamente raro che persone molto materialiste o malvagie ricordino la loro esperienza 

nell'aldilà dopo il risveglio terreno, e se lo fanno, è solo in singole sequenze e in modo da 

incubo. Ciò è nella natura delle cose, perché la loro sfera spirituale è oscura e priva di 

qualsiasi chiarezza e vivacità. Se avessero un ricordo chiaro e raccontassero la loro esperienza 

desolante, probabilmente vivremmo un'esistenza più orientata allo spirito e più amorevole. 

(Nota bene: la luce nell'aldilà è naturalmente intesa in senso spirituale, rivela le 

condizioni spirituali in un mondo spirituale. Nei mondi celesti è il sole spirituale che unisce 

tutta la vita nel profondo con amore e la illumina con saggezza). 

*   *   * 



Interazioni e connessioni tra questo mondo e l'aldilà 

"Dove si trova effettivamente l'aldilà?" si chiedono in molti. "Esistono luoghi nell'universo in 

cui si trovano le anime dei defunti? L'aldilà è legato a un luogo specifico?"  

Nel corso dell'evoluzione cosmica, sono nati spazi di coscienza separati in ogni sorta di 

"immaginazioni" mentali e nelle più diverse interpretazioni della vita e della morte. Queste 

sfere relative costituiscono il fondamento temporale e spaziale, e quindi mutevole, 

dell'esistenza terrena e ultraterrena, che viene abitata dai loro credenti prima e dopo aver 

lasciato il corpo.  

Poiché nell'attuale processo di creazione si sta verificando un'evoluzione dall'esistenza 

materiale a quella spirituale, esiste un'interazione e un'attrazione determinate dalla coscienza 

tra materia e spirito, tra questo mondo e l'aldilà. Per questo motivo, tutta la vita che non 

rinasce nello spirito di Dio si ritrova inizialmente nelle stelle, nei pianeti e nei loro satelliti 

precedentemente abitati e vi rimane per un periodo di tempo più o meno lungo a seconda 

dell'intensità del coinvolgimento spirituale-materiale. 

Il fatto che l'aldilà dei cittadini dell'universo si trovi per lo più nella loro rispettiva sfera 

mondiale è quindi dovuto al legame individuale con la precedente incarnazione.  

Solo quando un'anima si è liberata da tutte le scorie e le dipendenze del suo luogo di 

soggiorno planetario, ovvero ha riassorbito in sé tutto ciò che le appartiene, lascia la sua 

orbita e ascende a sfere più luminose che, a seconda del grado del suo amore, si trovano 

sempre più vicine all'origine e al centro del cosmo spirituale: il cielo. Quest'ultimo, tuttavia, 

ha una destinazione locale solo come dimora comune di spiriti beati. Poiché la coscienza ce-

leste è onnipresente, un uomo rinato nello spirito, ovunque si trovi, è sempre in cielo, poiché 

lo porta dentro di sé. 

La vita divina è quindi presente ovunque, poiché agisce al di sopra o al di fuori di ogni 

confine e separazione e non è legata a mondi relativi. All'anima risvegliata, la creazione si 

manifesta come una realtà luminosa, vivissima e verissima, nella quale ora è nata. 

Il cuore di Dio è la fonte dell'amore che forma e nutre il cielo. Questo centro vivificante 

esercita, sia nel cosmo materiale che in quello spirituale, una forte attrazione su tutto 

l'esistente creato. Ogni essere umano è collegato nel proprio cuore a questa fonte e, a seconda 

della propria devozione, ne è animato e nutrito. Solo qui il desiderio di ogni vita creata può 

essere veramente e eternamente soddisfatto. 

*   *   * 

Mentre il mio corpo è comodamente seduto sulla sedia, io esisto come coscienza indipendente 

da esso. In questo modo mi inginocchio davanti a Gesù. Il suo amore mi tocca 

profondamente: mi tende la mano e un abbraccio intimo mi trasporta nel mondo spirituale. 

Nell'amore per Dio, lasciare il corpo è un ingresso senza paura e naturale nell'esistenza 

ultraterrena. La morte può diffondere il suo terrore solo nell'identificazione con la materia, 

che lega l'anima al tempo e alla caducità. Da un lato questo genera paura della morte, 

dall'altro impedisce il libero passaggio nell'aldilà. 



Quando un essere umano si risveglia, la coscienza dell'anima si orienta verso l'interno e il 

legame con il mondo esterno si scioglie. La morte non è allora altro che un naturale 

abbandono del corpo, senza che si avverta la sensazione di morire: non è necessariamente 

richiesta una perdita di coscienza. Si attraversa semplicemente la porta del cuore per entrare 

definitivamente nella propria sfera spirituale. 

Entrando nell'aldilà dentro di sé, si esce anche dall'esterno, perché la coscienza si forma 

sempre dall'interno verso l'esterno, così come tutta la vita. 

La mente legata alla materia non è in grado di comprendere logicamente questo evento sop-

rannaturale. Trattandosi di processi puramente spirituali, essi possono essere compresi solo 

con lo spirito del cuore. In esso si nasconde la prova della comprensione qui descritta 

dell'essenza della vita e della morte. 

*   *   * 

Si legge o si sente spesso dire che le anime lasciano temporaneamente la loro dimora fisica: 

gli yogi escono dai loro corpi, le persone spiritualmente avanzate raccontano di viaggi astrali; 

alcune persone testimoniano di essersi trovate improvvisamente accanto o sopra il proprio 

corpo in una situazione speciale o precaria.  

Per esperienza personale posso dire che ciò è assolutamente possibile. In caso di uscite 

limitate dal corpo, tutte le funzioni corporee rimangono intatte; le sensazioni di felicità, paura 

o tristezza che l'anima prova nei mondi spirituali generano onde energetiche che possono 

essere percepite dalle persone presenti in questo mondo. Se una persona permane nell'aldilà, 

la sua forza vitale rimane presente nel corpo, che viene mantenuto in vita da un "legame 

energetico". 

Anche le anime i cui corpi sono mantenuti in vita artificialmente o rianimati rimangono 

legate ad essi, sebbene si trovino nelle sfere dell'aldilà. Solo al momento dell'uscita definitiva 

il legame viene reciso: l'anima entra ed esce attraverso il cuore nella sfera da lei stessa creata, 

che è la stessa cosa. Poiché lascia definitivamente il corpo, questo può ora decomporsi e, nel 

corso di questo processo, l'anima recupererà le sue parti legate alla terra. 

(NB: A questo punto si potrebbe parlare delle diverse funzioni del corpo eterico e del 

corpo astrale. Senza una comprensione pratica, tuttavia, è possibile addentrarsi solo 

teoricamente in questi ambiti, il che consente solo una visione astratta. Ai figli di Dio 

amorevoli, le condizioni spirituali si rivelano comunque in modo veritiero e completo al 

momento giusto). 

È di enorme importanza comprendere già nell'esistenza fisica di essere esseri spirituali. Se si 

pensa e si agisce secondo questa comprensione, la morte spirituale perde la sua influenza e la 

morte fisica il suo orrore. Se si vive nell'amore per Gesù Cristo, l'uscita dal corpo diventa 

addirittura un giorno di gioia.  

Noi esseri umani non siamo altro che coscienza divina immortale avvolta dalla materia 

per un breve periodo di tempo. Questa non è un'affermazione teorica, ma una rivelazione 

derivante dall'esperienza nello spirito di Dio. 

*   *   * 

 



Le condizioni dell'aldilà e il triste destino delle anime decadute e prive di amore 

Per una migliore comprensione: sebbene i defunti dimorino nei loro mondi sferici, continuano 

a percepire in un modo o nell'altro l'ambiente terreno in cui si trovano a causa dei loro 

attaccamenti materiali. Si verifica una costante interazione tra questo mondo e l'aldilà.  

In pratica, ciò significa che un'anima defunta vaga nel suo aldilà buio e arido alla ricerca 

di nutrimento o contatto. Le dipendenze e i desideri che si è portata dietro la legano ai 

corrispondenti luoghi terreni. Questi possono essere la sua precedente dimora, la residenza di 

una persona amata, ma anche odiata, o i luoghi di soggiorno di cittadini terrestri con 

comportamenti e desideri analoghi. A seconda della sua condizione, si collega passivamente 

in modo istintivo o attivamente in modo deciso alle immagini mentali di questo mondo 

corrispondenti ai suoi desideri. In questo modo partecipa in modo subliminale agli eventi 

mondani ed è allo stesso tempo prigioniera della sua sfera empia.  

*   *   * 

Quando un essere umano muore, lo stato mentale che ha creato nel corso della sua esistenza 

terrena costituisce la sua dimora nell'aldilà. Nell'aldilà, egli crea quindi il suo ambiente 

completamente da sé, mentre nelle incarnazioni materiali gli vengono dati come basi 

esistenziali stelle e pianeti, sui quali i più diversi mondi di coscienza si intrecciano 

costantemente.  

Come per Dio, anche nell'uomo l'amore è la forza creativa che determina la sua esistenza 

in modo sostanziale e completo. In questa vita, la dedizione e la disponibilità ad aiutare non 

creano necessariamente un ambiente corrispondente, ma l'anima amorevole non perde il suo 

legame spirituale nemmeno in circostanze avverse: nella sua sfera, essa vibra sempre in 

risonanza con l'amore di Dio, grazie al quale il mondo imperfetto le appare nella luce divina. 

Questa qualità di vita, che è già diventata sua propria sulla Terra, sfocia nel compimento 

ultraterreno in un'esistenza di bellezza inimmaginabile, pace eterna e beatitudine senza limiti.  

Se durante la permanenza sulla terra non si è risvegliato minimamente lo spirito del proprio 

cuore, si è morti spiritualmente. Dopo la morte, all'anima rimangono solo le impronte delle 

sue attività egoistiche durante l'incarnazione, che ora costituiscono il suo ambiente sferico. 

Non è raro che vi conduca un'esistenza miserabile, poiché questi paesaggi non sono per lo più 

molto belli: nei regni spirituali solo l'amore dona luce e bellezza. Poiché lo stato dell'anima 

costituisce il suo aldilà, essa non ha la possibilità di cambiare luogo, perché " " dall'altra parte 

esiste solo il progresso condizionato dalla coscienza (progresso spirituale). Finché rimane 

attaccata alla sua volontà errata, la qualità dell'ambiente non cambia.  

In base alle leggi naturali, il simile attira il simile, i campi di coscienza corrispondenti si 

uniscono in sfere spirituali con lo stesso orientamento, quindi i defunti entrano presto in 

contatto con i loro simili e sperimentano ripetutamente su se stessi il loro comportamento 

privo di amore e sbagliato. 

Gli spiriti bisognosi di aiuto entrano regolarmente nelle sfere oscure. Questa circostanza 

consente agli abitanti egoisti di praticare la carità misericordiosa, che porta effettivamente a 

un miglioramento della loro forma trascurata e all'illuminazione del loro mondo. In questo 

modo giungono a una comprensione più chiara della loro misera condizione, il che rafforza in 



loro il desiderio di verità e bontà. Questo desiderio apre loro la via verso la luce, che si 

configura secondo il desiderio di amore puro. 

Tuttavia, nel caso di individui gravemente oscurati, spesso sono necessari secoli, persino 

millenni, per rompere il cemento che ricopre la loro anima. Un esercito di spiriti li aiuta in 

questo compito. I loro maggiori punti di forza sono la pazienza e la misericordia divina. 

*   *   * 

Se qualcuno è aggrappato disperatamente al proprio status mondano, ai propri beni terreni e ai 

propri desideri fisici, l'agonia è spesso miserabile: l'uomo si oppone con tutte le sue forze 

all'uscita dal corpo, che diventa una lotta disperata per l'apparente sopravvivenza. Dall'altra 

parte arriva cieco e miserabile. In questo stato, vaga inconscio alla ricerca di nutrimento e 

luce. Tuttavia, non cerca beni spirituali, ma continua a desiderare i beni e i piaceri terreni di 

un tempo. Lo attende un percorso difficile fino a quando non si libererà dai condizionamenti e 

dagli attaccamenti terreni, ammesso che voglia davvero liberarsi, perché il vero problema 

sulla via verso la libertà è proprio il volere e l'amare sbagliati. 

La natura della sfera ultraterrena non è quindi determinata da fattori esterni; è l'uomo stesso 

che, con il suo amore mal riposto e smarrito, si priva della sua identità divina o se ne dona con 

vero amore.  

Dio non è certamente un giudice. Egli mette a disposizione delle sue creature gli spazi per 

tutti i modi di vivere e di morire, affinché nel loro libero arbitrio possano realizzarsi tutti i 

possibili stati di coscienza, siano essi lontani da Dio (senza luce) o vicini a Dio (pieni di luce). 

Non può esserci libertà più grande. 

*   *   * 

Come l'albero cade in questa vita, così rimane nell'aldilà. 

Nella sua sfera ultraterrena, l'anima è in realtà tutto ciò che la circonda. Abbandonare la sua 

ignoranza e la sua perversione non può avvenire facilmente, poiché vede e conosce solo il suo 

stato immaginario sia dentro di sé che fuori di sé. Le sono negate visioni realistiche del suo 

cosmo illusorio e prospettive veritiere al di fuori di esso - la conoscenza di sé non è quindi 

possibile.  

Spesso solo attraverso lunghe fasi di purificazione (quasi cure di disintossicazione) può 

avvenire un graduale indebolimento delle passioni e delle dipendenze generate sulla Terra, 

che oscillano costantemente in risonanza con l'ambiente sferico, affinché la coscienza aumenti 

gradualmente di luce e amore.  

Non è così nel corpo. Ciò che lo spirito terrestre ha dato, deve riprenderselo. Pertanto, 

abbandonare e superare le insufficienze dell'anima in questa vita è molto più facile che 

nell'aldilà. 

Se un uomo caduto nel peccato vive alla luce di questa consapevolezza, impiega tutte le sue 

forze per liberare la sua anima dalle inclinazioni e dagli atteggiamenti contrari a Dio già du-

rante l'esistenza terrena nell'amore di Dio. Le sue imperfezioni sono e rimangono quindi 

proprietà del mondo terreno. 



Per questo è di enorme importanza lavorare su se stessi e consegnare lo scettro della 

propria vita allo spirito dell'amore e della veridicità. Allora, dopo aver lasciato il corpo, il 

cammino verso la patria celeste sarà breve.  

*   *   * 

Come già illustrato in dettaglio, lo stato di coscienza e le azioni che ne derivano sono 

responsabili del contenuto e della natura delle sfere ultraterrene.  

(NB: poiché esistiamo solo superficialmente in questa vita, ma come anime-esseri umani 

ci troviamo fondamentalmente continuamente nel mondo spirituale, in una incarnazione 

planetaria portiamo naturalmente con noi e intorno a noi anche un mondo ultraterreno, che 

percepiamo attraverso le più svariate circostanze della vita, che di solito chiamiamo destino e 

caso).  

Nei regni dell'aldilà, però, le impronte e i comportamenti che ci portiamo dietro non solo 

creano l'ambiente paesaggistico, ma anche diverse entità diventano visibili come immagini 

testimoniali di desideri deliranti, mantenuti nelle loro manifestazioni dall'anima dell'amore 

smarrito. A chi vede si rivelano qui spettacoli e degenerazioni davvero grotteschi. Le 

rappresentazioni perverse del purgatorio e dell'inferno nascono da tali visioni dell'aldilà. Si 

tratta però solo di analogie visibili di stati e processi animici, non di realtà.  

Gli abitanti di tali mondi dell'anima decaduta non percepiscono per lo più le loro 

sofferenze e tormenti come tali. Conoscono solo se stessi in questo modo: per la loro 

coscienza delirante è il loro stato normale, attraverso il quale trovano giustificato il loro 

comportamento. Solo al risveglio si rendono conto della loro malattia mentale. 

*   *   * 

Gli stati d'animo e le sensibilità reali di una persona sono percepibili e visibili solo nella luce 

divina. Dal punto di vista di questo mondo, questa visione permette all'osservatore risvegliato 

una percezione silenziosa della costituzione psichica di una persona fino alla chiara 

comprensione della sua sfera, cioè dell'anima. 

Nel mondo spirituale, lo stato dell'anima è formalmente evidente, poiché esso costituisce 

la forma essenziale e, naturalmente, anche l'ambiente corrispondente. Se un essere umano è 

già così risvegliato nella vita terrena da vivere in entrambi i mondi, vede lo stato di una per-

sona, se necessario, anche nella sua rivelazione figurativa nell'aldilà. 

Un'anima spiritualmente morta, tuttavia, non percepisce se stessa nell'aldilà nella sua 

deformità analogica, perché non vede la sua reale natura. Se le si fa notare il suo stato di 

abbandono, ne riderà o se ne andrà infastidita. Nella sua cecità, non vede se stessa nella 

manifestazione del suo disturbo di coscienza, ma nella sua apparenza immaginaria. Questo è 

anche il caso nella maggior parte dei casi in questa vita. 

*   *   * 

Davanti a Dio conta solo la motivazione di una buona azione. L'entità dell'aiuto prestato non 

ha alcuna importanza. Anche i più grandi benefattori del mondo, che "generosamente e 

caritatevolmente" (forse anche per motivi fiscali o altri motivi egoistici?) investono i loro 



milioni superflui in cosiddette organizzazioni di beneficenza e progetti di aiuto, nell'aldilà 

appaiono piuttosto piccoli accanto a un povero che, con amore misericordioso, ha condiviso il 

suo ultimo pezzo di pane con un fratello o una sorella.  

Ciò che il mondo ammira e acclama è spesso molto piccolo davanti a Dio, mentre ciò che il 

mondo deride e ignora è veramente grande davanti a Dio. 

Se una persona è cortese e gentile con i propri simili e ha anche un aspetto accattivante, 

appare simpatica e piacevole. Tuttavia, se ha agito per egoismo nascosto o presunzione, la sua 

forma ultraterrena può essere oscura o deforme e la sua sfera fredda e vuota. 

Una persona altruista e amorevole può abitare in un corpo poco attraente e apparire chiusa 

o eccentrica al mondo, ma la sua forma animica e la sua sfera sono già piene di luce e amore 

in questa vita.  

*   *   * 

L'arroganza non può entrare in cielo, "piuttosto un cammello passerà attraverso la cruna di 

un ago". Non sono i ricchi e i potenti, i personaggi famosi della politica e dell'economia, le 

celebrità del mondo dello spettacolo e delle arti figurative, le star della musica e dello sport ad 

avere una posizione speciale nell'aldilà. Sono stati solo venerati e ammirati sulla terra dalle 

masse manipolate.  

Queste persone di alto rango hanno difficoltà a lasciar andare il loro status e a mettersi al 

servizio dell'amore per il prossimo. Un artista ricco e rispettato o un magnate dell'economia 

difficilmente si abbasserà a servire un mendicante con tutte le sue forze. Chi ha ricoperto 

cariche importanti e ha sempre frequentato circoli raffinati, difficilmente scenderà dal suo 

trono per assistere con amore e pazienza il prossimo meno fortunato. Ma anche la Chiesa e il 

clero, che amano presentarsi con le vesti dell'umiltà, raramente trovano accesso alla 

beatitudine celeste nell'aldilà, perché la dimostrazione della loro fede era per lo più costruita 

sul trono del mantenimento del potere e dell'autopromozione. 

In verità, il cuore di Dio batte soprattutto per i deboli e gli umili e non per i ricchi e i potenti, 

che non si sporcano le mani, se non con i soldi a cui si aggrappano con tutte le loro forze e 

con le lusinghe con cui mascherano i loro cuori neri. Hanno già ricevuto la loro ricompensa. 

Gli infermieri che si sacrificano con amore nelle case di riposo e negli ospedali; il brutto 

manovale che, sebbene spesso deriso per la sua scarsa intelligenza, non nega il suo cuore al 

prossimo; la vicina sempre disponibile che nessun altro nota; la famiglia numerosa e senza 

mezzi che vive in una baracca eppure non è amareggiata dall'invidia: questi sono esempi di 

veri eroi, per i quali Dio ha preparato un posto nel suo cuore. 

Ma il cielo non richiede necessariamente povertà o condizioni di vita difficili. Anche una 

persona benestante che sta accanto con affetto ai suoi fratelli bisognosi si è già costruita nella 

vita terrena un mondo ultraterreno fatto di luce e amore. Solo lo stato del cuore apre o chiude 

la porta del ritorno alla casa del Padre. 

*   *   * 

 



Apparizioni spettrali 

Si sente spesso parlare di fenomeni soprannaturali. Sebbene questi esistano davvero, spesso le 

apparizioni spettrali sono solo una bufala per promuovere il turismo in luoghi adatti, perché 

con i presunti fantasmi si possono guadagnare molti soldi. 

Di solito gli incontri con parenti e conoscenti defunti avvengono nei sogni, poiché durante 

il sonno ci troviamo nella sfera spirituale. Tuttavia, raramente ci si ricorda degli incontri in sé; 

il più delle volte, nei giorni successivi, ci vengono in mente pensieri su questa o quella perso-

na che è passata a miglior vita. 

Solo raramente i defunti possono manifestarsi direttamente alle persone non 

chiaroveggenti, perché di solito l'attività degli spiriti si manifesta solo attraverso un medium. 

In alcuni casi, tuttavia, si verifica una manifestazione visibile, si vedono figure nebulose e 

anche gli oggetti vengono manipolati. Queste apparizioni si verificano quando i defunti 

vogliono assolutamente entrare in contatto con il mondo dei vivi, il che può avere diverse 

ragioni: la maggior parte di loro desidera richiamare l'attenzione sulla propria presenza e sulla 

propria "vita" dopo la morte, nell'errata convinzione di essere legati per sempre a quel luogo. 

Altri, che dopo la morte non vogliono assolutamente lasciare il loro vecchio ambiente, si 

sentono disturbati o pensano che si voglia cacciarli via, motivo per cui cercano di diffondere 

paura.  

Questi spiriti ostinati ed energici erano molto materialisti nella loro vita terrena e non 

riescono a lasciar andare il loro passato. Comunicare con loro non porta a una vera 

comprensione, poiché si esprimono in base alla loro indole e al loro immaginario mondo 

terreno. Alcuni mentono e si compiacciono dell'interesse cieco dei loro ascoltatori, quando 

questi credono alle loro affermazioni in parte inventate. La cosa migliore è pregare nell'amore 

del Padre per queste anime. 

Quando esercitano influenze materiali, gli spiriti della natura defunti si rendono complici di 

cortocircuiti o incendi. Sono anche responsabili di molte altre disgrazie, distraendo persone 

esauste o instabili durante un'attività attraverso l'influenza mentale o provocando stati d'ansia 

in situazioni precarie, il che può portare ad azioni irrazionali e a incidenti di ogni tipo. Se 

qualcuno segue continuamente pensieri distruttivi, può essere indotto a commettere crimini 

fino ad arrivare a sparatorie folli. Qui entriamo nel campo della possessione. 

In casi eccezionali si verificano anche attacchi fisici. Ne sono colpite principalmente 

persone credenti che hanno in sé un'apertura corrispondente al mondo spirituale. Perché il 

Padre celeste lo permette? Nella maggior parte dei casi si tratta di anime con un forte carattere 

sacrificale. La loro amorevole accettazione delle forze del male provoca in molti malfattori 

una svolta verso il bene. Spesso un tale miglioramento avviene solo dopo che le azioni 

malvagie sono finite da tempo e un lampo di luce attraversa l'anima del demone nella sua 

sfera oscura, rivelandogli l'amore perdonante della sua ex vittima.  

Nei prossimi anni le anime defunte produrranno sempre più apparizioni, si sentirà spesso 

parlare di manifestazioni di fantasmi o se ne potranno vedere su Internet. Purtroppo, come in 

tutti i livelli della rappresentazione mediatica, anche qui ci sono dei falsi che rendono poco 

credibili gli eventi reali. Soprattutto, il numero crescente di serie televisive e produzioni 



cinematografiche con contenuti ultraterreni fa sì che il mondo reale degli spiriti venga 

considerato una fantastica invenzione di autori e produttori cinematografici. 

*   *   * 

Il regno dei bambini nell'aldilà - Compiti nell'aldilà 

Non c'è niente di peggio per i genitori che vedere il proprio figlio soffrire e morire. È 

comprensibile che madre e padre facciano tutto il possibile per mantenere in vita il loro bam-

bino.  

La situazione appare completamente diversa se la si osserva da un punto di vista spirituale. Le 

anime dei bambini che lasciano la Terra vengono accolte con cuore aperto nell'aldilà e curate 

con amore fino alla guarigione. (In questi orfanotrofi regna una vivacità incomparabile. 

L'innocenza e la purezza degli occhi dei bambini mi toccano profondamente il cuore). 

Successivamente, in base ai talenti individuali, vengono introdotti al modo di vivere 

divino nei centri di formazione dell'amore. La loro ulteriore crescita li porterà sempre più 

vicini al Padre, finché alla fine Egli stesso non entrerà in scena. Egli si rivela con delicatezza 

ai suoi figli, ad alcuni solo spiritualmente, ad altri anche personalmente. Ora hanno raggiunto 

il loro destino. 

Da giovani adulti, intraprendono poi le professioni più disparate. Alcuni tornano sulla 

Terra come spiriti protettori per assistere con la loro spiccata forza mentale i bambini e i 

giovani negli anni difficili dell'adolescenza e, se possibile, preservarli dal peggio. Alcuni 

accompagnano una persona per alcuni anni, altri per tutta la vita. Altri accolgono coloro che 

arrivano nell'aldilà; sono impegnati ad aiutare coloro che hanno smarrito la retta via a 

ritrovare la loro strada nelle loro sfere e a non perdersi ancora di più nei loro errori. Altri an-

cora visitano mondi giunti a maturità come messaggeri divini e portano la lieta novella del 

Dio Padre accessibile in Gesù Cristo. Molti ordinano e organizzano i regni naturali dei 

pianeti, mentre quelli più avanzati guidano secondo la volontà di Dio le orbite degli astri nel 

cosmo materiale e spirituale.  

E così ci sono molte attività nell'aldilà che vengono svolte sia da coloro che sono stati 

chiamati presto che da coloro che sono stati chiamati tardi. Poiché le attività corrispondono 

perfettamente alle loro predisposizioni , essi svolgono i rispettivi compiti con totale dedizione 

e grande felicità. 

In considerazione di questa meravigliosa esistenza nell'aldilà, forse è più facile per i genitori 

lasciar andare il loro bambino destinato alla morte fisica e prepararlo con amore al viaggio 

verso la vera patria, invece di cercare con ogni mezzo possibile di prolungarne artificialmente 

la vita. Sì, una grande gioia riempie il cuore dei genitori sapendo che il loro figlio riceve 

un'assistenza speciale nel regno degli spiriti, affinché raggiunga sicuramente il suo obiettivo 

di creazione. E un giorno, pieno di gioia, come spirito perfetto, accoglierà i suoi genitori alle 

porte dell'aldilà per mostrare loro la via verso la patria e accompagnarli lì.  

*   *   * 

 



Realtà del luminoso mondo dell'aldilà 

Coloro che nella vita terrena non hanno seguito solo i loro bassi istinti e non hanno vissuto 

solo per se stessi, ma nel complesso hanno servito il benessere lontano dal vero amore di Dio, 

prima o poi, a seconda delle loro condizioni, giungono nelle case di cura e di formazione del 

regno intermedio, dove vengono curati e istruiti, e da cui inizia poi il duro lavoro di 

recuperare ciò che hanno trascurato (corpo).  

Coloro che sulla Terra hanno amato e vissuto il bene e il vero, nell'aldilà progrediscono 

più facilmente, poiché possiedono i presupposti per ricevere l'irradiazione dell'amore divino. 

Guidati dagli spiriti guida, avanzano rapidamente, mentre l'ambiente che li circonda diventa 

sempre più luminoso e paradisiaco. Dopo aver eliminato le carenze ancora presenti, vengono 

preparati per una regione celeste corrispondente alla loro capacità di amare (anima). 

Coloro che sulla terra vivono nell'amore per il Padre e nella sua volontà si trovano già nel 

corpo nella patria spirituale. Hanno, per così dire, preso una scorciatoia e hanno percorso il 

sentiero stretto ma diretto che il mondo non conosce. Attendono il passaggio pieni di gioia e 

sono pronti con tutto il loro essere. Non sperimentano la morte, ma scivolano fuori dal corpo 

prima che questo esali l'ultimo respiro. Dall'altra parte, Gesù li conduce nella loro dimora ce-

leste, dove vengono accolti con gioia dai loro fratelli (spirito). 

*   *   * 

Come descritto in precedenza, le dimore dell'aldilà sono plasmate dallo stato d'animo e 

soggette alla relatività dei loro abitanti. Ci sono tanti mondi ultraterreni quanti sono i tipi di 

anime. 

Quando un'anima si risveglia dal suo sogno delirante nell'aldilà, vede il suo mondo in 

modo completamente diverso da prima. Illuminata dalla luce divina dell'amore, ora vede i 

difetti della sua forma e del suo ambiente, cioè della sua coscienza errata. In lontananza vede 

la luce che ora illumina la sua sfera e che la attira magneticamente. Con gioia fa notare questa 

circostanza ai suoi compagni. Alcuni credono alle sue parole, si risvegliano e si uniscono a 

lei, altri preferiscono rimanere nel loro luogo abituale. Qui non c'è alcuna differenza rispetto 

alla dimostrazione terrena della via di Dio. 

Insieme si incamminano verso regni più luminosi, incontrano altri che percorrono lo 

stesso sentiero. Diventano sempre più luminosi, sono già belli da vedere. Presto riconoscono 

la luce lontana come il sole dell'amore, che ora li pervade sempre di più. Poiché in questa 

pienezza si avvicinano sempre più alla natura del sole, possono avvicinarsi costantemente ad 

esso. Alla fine diventano abitanti del paese che è riscaldato e illuminato dal sole spirituale. A 

seconda della forza dell'amore, entrano nelle condizioni e negli stati d'animo beati che vi 

regnano. Gli spiriti che si sono trovati completamente nell'amore del Padre raggiungono 

infine le porte di una città di luce e amore: la Gerusalemme celeste. 

Qui si rivela una realtà immutabile e irrevocabile. Qui ogni proiezione ancora esistente si 

dissolve, ogni idea viene annullata. Solo in cielo l'uomo abbandona definitivamente il mondo 

transitorio e relativo e entra nella verità immutabile dell'essere assoluto. Qui la verità si 

manifesta nella luce dell'amore di Dio che tutto riempie: Gesù Cristo è il creatore e il 

sostenitore di tutta la vita nell'eternità e nell'infinito. Solo Lui è la via, la verità e la vita. 

*   *   * 



Proprio come nell'aldilà l'ambiente e l'abitazione si configurano in base allo stato dell'anima, 

così essa viene anche rivestita con abiti corrispondenti alla sua natura. Questi si formano, per 

così dire, dall'amore del suo cuore. Non è quindi necessario cercare un abito adatto e trovare 

colori e forme tipici, come sulla terra, ma viene indossato come immagine dell'amore-verità. 

Più un spirito è pieno d'amore, più radioso è il suo abito. Gli abitanti del cielo sono 

davvero meravigliosi da vedere quando si manifestano nel loro splendore angelico. Tuttavia, 

questo è possibile solo per le persone che in una visione percepiscono "solo" l'impressione 

figurativa dello splendore celeste o che, essendo diventate esse stesse luce, non subiscono 

alcun danno alla vista di questi soli. Un uomo mondano diventerebbe cieco e brucerebbe 

letteralmente nel bagliore d'amore e di luce di questi spiriti. 

Per potersi mostrare ovunque, gli esseri perfetti sono in grado di adattarsi a qualsiasi sfera 

o di nascondere la loro figura luminosa secondo necessità. Ciò è assolutamente necessario, 

poiché altrimenti non sarebbero in grado di illuminare coloro che hanno bisogno di aiuto e di 

condurli fuori dai loro mondi oscuri. 

*   *   * 

Poiché nel mondo spirituale è possibile progredire solo nell'amore, la maggior parte dei 

defunti deve prima imparare a muoversi in esso. Molti defunti all'inizio non riescono ad 

andare avanti (esiste solo il progresso spirituale), anche se a volte, nel loro stato traumatico e 

immaginario, non lo percepiscono in questo modo. 

Non appena si risvegliano dal loro torpore grazie all'amorevole insegnamento di spiriti 

benevoli, il loro ambiente si illumina. Ricevono una dimora che corrisponde esattamente alla 

loro vita interiore o che si manifesta in base alla loro consapevolezza spirituale. Con 

l'aumentare della loro maturità, le loro sfere diventano sempre più amorevoli e armoniose, e 

possono muoversi liberamente al loro interno. 

Come nei loro mondi, all'inizio lo fanno gradualmente. Man mano che si avvicinano a 

Dio, si rendono conto che con pochi passi possono superare grandi distanze. Questo perché 

raggiungono la meta con più amore nel cuore. La luce dell'amore dona loro chiarezza su una 

persona, un oggetto o una circostanza. 

Poiché nel regno degli spiriti, logicamente, la comprensione e la conoscenza determinano 

la distanza e l'allontanamento, una corrispondente illuminazione colma immediatamente ogni 

distanza. Gli spiriti sono in un attimo nel luogo del loro desiderio, formano un'unità luminosa 

e amorevole con l'obiettivo prefissato.  

(NB: lo stesso vale per la comprensione terrena di una situazione. Se si comprende un 

argomento alla base, il suo contenuto si rivela in modo incisivo e completo, nella conoscenza 

approfondita si diventa un tutt'uno con il tema in questione).  

Ma non riconoscono ancora che, vivendo nello spirito di Dio, sono in realtà presenti 

ovunque e che la loro coscienza può aprirsi in qualsiasi luogo della creazione.  

Gli spiriti delle regioni celesti superiori partecipano già all'onnipresenza di Dio. Essi 

abbracciano con lo sguardo tutti i regni del mondo materiale e spirituale, poiché la vitalità 

divina che opera in loro è onnipervadente e onnicomprensiva - in realtà: poiché la volontà 

d'amore di Dio che si realizza in loro è il fondamento formativo, conservativo ed elementare 

della creazione. 



Il loro movimento è fondamentalmente una presenza illimitata. Solo in compagnia di 

spiriti imperfetti si adattano al loro progresso e si muovono apparentemente nella dimensione 

temporale e spaziale. 

*   *   * 

Dall'inferno al paradiso 

Poiché nel corso della mia esistenza ho visto e attraversato molti percorsi esistenziali, dalle 

vette luminose agli abissi più profondi, le sfere più disparate sono diventate più o meno 

proprietà della mia anima. Quando il mio spirito le apre, sento e vedo le sensazioni che vi 

appartengono, e in esse e da esse si dispiegano stati d'animo figurativi. Perché nell'aldilà vale 

la formula: stato spirituale = ambiente visibile. 

All'inferno 

Qui vivono creature deformi, intrappolate nelle loro creazioni mentali deliranti. Sono schiavi 

dell'odio, dell'invidia, della lussuria, dell'avidità e della violenza; l'ipocrisia, l'orgoglio e la 

superbia mantengono vive e costanti queste caratteristiche sataniche. La miseria della loro 

esistenza priva di amore è già diventata per loro la normalità sulla terra e questa falsità trova 

qui la sua logica continuazione. Si vedono come immagini illusorie sullo schermo della 

morte, che finge di dare loro la vita. Il loro stato deplorevole è però una loro scelta: non 

desiderano alcun cambiamento.  

A intervalli regolari, il Padre celeste invia messaggeri in questa oscurità. Quando rendono 

consapevoli gli abitanti dell'inferno della loro miseria, vengono per lo più derisi e scherniti e, 

se fosse possibile, subirebbero violenza. Anche in questo caso non c'è quasi alcuna differenza 

tra questa vita e l'aldilà. 

"Carissimo Padre, nel Tuo cuore vedo amore e misericordia incessanti per questi esseri. Un 

solo pensiero luminoso da parte loro ti attirerebbe come una calamita e tu riporesti 

nuovamente il seme del tuo amore in questi esseri caduti. E tu stesso saresti il giardiniere più 

amorevole del terreno delle loro anime, lo cureresti e lo coltiveresti e non li lasceresti andare 

finché non potessi accoglierli nel tuo cuore per sempre. 

Proprio come hai fatto con me, perché un tempo anch'io ero un abitante di questo mondo 

infernale. Tu mi hai toccato e hai piantato il tuo seme nel terreno della mia anima. Nella tua 

luce d'amore questo seme è germogliato, e ora sto davanti a te, mio Dio e Padre, mio amato 

Gesù, come un figlio ritrovato! 

In cielo 

Come già illustrato, l'aldilà è un mondo di coscienza strutturato in molti spazi: "Nella casa di 

mio Padre ci sono molte dimore". La natura di un'anima determina il contenuto e la 

dimensione della sua sfera d'azione, ne definisce l'aspetto e anche i compagni di stanza 

corrispondono alla sua costituzione e al suo orientamento. Più un'anima è amorevole, più 

luminosa, cioè ricca di conoscenza, è la sua dimora sferica. Questa rimane tuttavia relativa 

fino a quando non entra nella sfera della realtà divina.  



Il cielo è la più grande realtà possibile dell'esistenza creata. Qui ogni relatività svanisce, 

tutto è verità - in sé, dentro di sé e da sé. La beatitudine degli abitanti del cielo è 

indescrivibile. Essi contemplano la creazione, dal più piccolo al più grande, con gli occhi di 

Dio. 

Lo spirito dell'amore, il principio fondamentale della volontà e della vita della divinità, è 

diventato loro proprietà. In esso e da esso, penetrare sempre più profondamente nell'esistenza 

originaria del loro Padre celeste per tutta l'eternità è il loro beato destino e la loro 

realizzazione.  

Le anime spose di Gesù abitano il cielo dell'amore supremo o più intimo. Dalla valle più 

profonda della creazione caduta, sono salite alla vetta più alta raggiungibile del mondo spiri-

tuale: il cuore di Dio. Nell'amore per lui, il loro cuore è entrato nel suo cuore. In questo 

"luogo", infinitamente lontano da ogni tempo e caducità - eppure più vicino di ogni altra cosa, 

dimoreranno nella casa del loro Padre per sempre. 

*   *   * 

Spiegazioni sugli esseri spirituali e sugli esseri animici:  

- Le anime e gli spiriti sono esseri ultraterreni, dove l'identità spirituale dietro un essere 

umano terreno viene anche chiamata anima (lui o lei è una buona anima). 

- Le anime defunte vengono chiamate da noi per lo più spiriti. Si può fare così se si sa chi 

o cosa si intende. 

- Se usato correttamente, il termine anima indica un'entità che non è (ancora) pervasa 

dallo spirito di Dio, mentre il termine spirito indica le anime pervase dallo spirito di Dio. 

*   *   * 

Conclusione 

Comprendere l'aldilà con la mente non è in realtà possibile. Dalle condizioni e circostanze qui 

descritte da diverse prospettive è possibile tracciare un quadro approssimativo delle 

condizioni dell'aldilà, ma il mondo spirituale diventa realmente visibile solo alla luce 

dell'amore del nostro Padre celeste. Solo in questo l'uomo trova la chiave per la conoscenza 

vivente della (apparente) realtà della creazione materiale e per una chiara comprensione della 

natura di tutte le sfere spirituali, dall'inferno al paradiso.  

*   *   * 

  



Esperienze con anime defunte 
"Se qualcuno ha sete, venga a Me, 

io gli darò l'acqua della vita". 

Croce di luce 

Già all'inizio del mio risveglio ho iniziato a collocare mentalmente croci di luce nelle stanze e 

davanti alle case. Segni che risplendono nel mondo spirituale del potere dell'amore, della 

redenzione e della vittoria.  

A volte osservo le anime defunte nel nostro giardino, attratte dalla luce della croce che vi 

si trova. Alcune si avvicinano incuriosite e la esaminano, altre si allontanano rapidamente. A 

volte si raduna un gruppo di defunti che discutono animatamente. Quando balena una scintilla 

di luce, gli spiriti celesti si avvicinano. Essi soddisfano il desiderio di chi cerca con amore e li 

accompagnano in regni più luminosi. 

Se è opportuno, parlo agli spiriti che ci visitano. Sono le parole che rivolgo anche ai morti 

nei cimiteri. In questo modo mi riempiono l'autorità divina e la certezza della salvezza. Pieno 

di compassione, posso indicare loro il loro rispettivo stato e prepararli all'incontro con gli 

angeli. 

Svolgo la mia professione terrena nell'assistenza a persone gravemente disabili, l'assistenza 

alle anime defunte corrisponde a questo compito in ambito spirituale. Ignorato dal mondo, 

sono un lavoratore nella vigna del Signore. 

*   *   * 

Quando conduco conversazioni spirituali con i fratelli, a volte percepisco visitatori dell'aldilà 

che ascoltano con interesse. Più a lungo durano le spiegazioni, più spiriti "affollano" la stanza. 

Sono affamati e lasciano che le parole penetrino profondamente nei loro cuori, traendone 

grande beneficio. Ma non sono presenti solo i defunti. Anche esseri di altri mondi sono 

spiritualmente presenti, il che permette loro di conoscere le condizioni terrene e l'amore 

divino tra padre e figlio sulla Terra. Per alcuni, una visita è uno stimolo a una prossima 

incarnazione. 

Così non solo noi che viviamo in questo mondo cresciamo, ma tutta l'illustre compagnia 

impara in questo circolo. Ed è una tale gioia essere parte di questo gruppo eterogeneo con 

Gesù Cristo al nostro centro. 

Ogni persona che segue sinceramente l'amore cristiano attira energie positive ed è sempre 

circondata da spiriti benevoli. 

*   *   * 

Durante la corsa estiva attraverso campi di grano dorato e boschi verde brillante, avevo 

esaurito le mie scorte di acqua. In un villaggio, un cimitero era proprio quello che ci voleva 

per riempire la bottiglia d'acqua. Mentre mi avvicinavo al pozzo, percepii le anime dei defunti 

che dimoravano presso le loro tombe. Il mio spirito protettore mi ha incaricato di pregare per 

loro e di parlare con loro. Sono stato pervaso da determinazione e sincerità e ho detto ai 



defunti che dovevano invocare Gesù Cristo nei loro cuori, perché solo lui poteva aiutarli. 

Dovevano finalmente lasciare la loro tomba e presto sarebbero arrivati gli angeli per condurli 

al loro destino. Questo accade sempre non appena ho lasciato il luogo.  

Uno di loro però si alzò immediatamente e disse con rabbia agli altri: "Cosa ci fa qui 

quell'idiota? Non credete a una sola parola di quello che si dà delle arie!". E a me disse: 

"Vattene! Cosa ci fai qui?". 

Allora risposi: «Credetemi, si tratta solo della vostra salvezza. Solo l'amore determina le 

mie parole e le mie azioni, perché tutto appartiene a Dio e non a me. Lasciate questo luogo, 

qui non è la vostra casa. Seguite gli angeli e lasciatevi guidare nella vostra vera patria». 

Queste parole, e anche il fatto di averle viste, fecero riflettere alcuni di loro, che si 

allontanarono dall'anima che non voleva lasciare questo luogo, che ospita il loro passato 

morto, e che quindi voleva legare a sé gli altri. Allora continuai a correre con il cuore gioioso, 

consapevole che qui avviene la salvezza, e ringraziai Dio per questa grazia. 

*   *   * 

Vacanze in Austria 

Durante la passeggiata pomeridiana nella località di villeggiatura, passammo davanti a case 

isolate non più abitabili. Improvvisamente l'oscurità si diffuse intorno a me, non riuscivo qua-

si più a respirare, un peso enorme gravava sulla mia anima. 

Con gli occhi dello spirito guardai nelle dimore cupe. Defunti di tempi antichi e recenti 

abitavano quelle mura morte. Era lo spettacolo più triste che avessi visto da molto tempo. Che 

miseria! Sepolti vivi, vivevano nel loro miserabile passato, caduti in letargia, vegetavano sen-

za speranza.  

Solo quando lasciammo quel luogo, l'oppressione svanì e mi sentii di nuovo fisicamente 

rinvigorito. Ora potevo pregare per quelle povere anime, chiedendo al Padre di inviare i suoi 

angeli a risvegliare quei morti. Egli acconsentì e, grati e sollevati, visitammo la città. 

(NB: Non si può indurre Dio alla misericordia, perché egli è misericordia stessa. È semp-

re il Padre che riempie il figlio di amore premuroso e compassionevole. Egli induce il cuore 

umano a rivolgersi a lui, donandosi così al figlio sia nella richiesta che nell'adempimento. La 

sua gioia più grande è compiere l'opera di redenzione insieme ai suoi figli). 

*   *   * 

Un amico è morto. Ho avuto il privilegio di lavare e vestire il suo corpo. Mentre lo facevo, ho 

parlato con l'anima ancora presente e mi sono scusato per un comportamento scorretto, perché 

nella mia ipocrisia una volta gli ho fatto molto male. Sono sinceramente grato per questa 

possibilità di riparare al mio errore. 

A volte capita che muoia qualcuno con cui non si è in pace; allora ci si rammarica forse di 

non essersi chiariti quando era in vita. Questo può verificarsi sia in una famiglia divisa tra 

genitori e figli o tra fratelli dell' , sia in un'inimicizia tra vicini o colleghi di lavoro. Il fatto che 

i defunti rimangano più a lungo nell'orbita del loro ambiente precedente può essere dovuto a 

un legame o a una rivalità irrisolti. Non è raro che un abitante dell'aldilà, spinto dalla rabbia o 



dalla vendetta, tormenti un nemico terreno e gli causi danni influenzando le circostanze della 

sua vita.  

Se ci si trova in una situazione del genere, si può affidare la propria situazione al Padre 

con la richiesta di trasmettere alla persona defunta il perdono o la richiesta di perdono. Se non 

è completamente indurita, prima o poi troverà in sé stessa questo perdono e l'amore che ne 

deriva. Anche un dolore insormontabile di fronte alla morte di una persona cara può essere 

affidato al Padre. 

È importante sapere che il dolore persistente della nostalgia può legare i defunti alla sfera 

terrena. Quando Dio opera la liberazione, essa è quindi reciproca, sia per i defunti che per i 

vivi. 

*   *   * 

Un mio collega di lavoro si era suicidato. Una notte mi venne a trovare in sogno, mi insultò e 

mi diede uno schiaffo sonoro - non so perché questo fosse stato permesso. Di tanto in tanto mi 

tornava in mente questa esperienza e mi piaceva pregare per Hans. Dopo anni mi ha fatto 

nuovamente visita. Il suo amore mi ha toccato profondamente. Evidentemente era asceso e ora 

abita in una sfera più luminosa. Non vedo l'ora di rivederlo.  

Un giorno ci saranno molti incontri nella patria spirituale e nei cuori ci sarà grande gioia. 

Ma tutti questi incontri impallidiscono al cospetto di Gesù. Egli eclissa ogni evento nel tempo 

e nell'eternità. Solo nell'amore comune per Lui e in Lui ogni incontro e ogni ricongiungimento 

diventano una festa di beatitudine celeste. 

*   *   * 

Visita a un'amica. In giardino ho incontrato suo nonno, morto alcuni anni fa. Era impegnato 

nel giardinaggio, cosa che aveva sempre fatto durante la sua esistenza terrena. Mi guardò 

distrattamente mentre continuava a trafficare nel capanno per dare un'impressione di import-

anza. Gli feci notare con insistenza: era morto e doveva lasciare quel luogo per poter 

intraprendere il cammino verso la patria spirituale. Dio si sarebbe preso cura di sua moglie e 

della sua casa e un giorno, quando anche lei fosse entrata nei regni dell'aldilà, lui l'avrebbe 

rivista. Ma doveva andare avanti per essere pronto. Era molto importante che si rivolgesse a 

Gesù Cristo, perché allora la guarigione e il ritorno a casa sarebbero avvenuti rapidamente. 

Dopo circa un anno tornai a fargli visita. Durante la conversazione, improvvisamente 

un'energia aggressiva e maligna entrò nella stanza. Era il nonno, che ora era diventato ancora 

più duro e malvagio. Non riuscivo a penetrare nella sua sfera, ogni pensiero luminoso veniva 

attaccato e bloccato da lui. Quando un'anima si è abbandonata alle forze oscure, spesso 

rimane intrappolata a lungo nell'amarezza e nell'odio. 

*   *   * 

Ho riportato mio zio alla casa di riposo dopo una festa di compleanno. L'ho aiutato a togliersi 

il completo e gli ho fatto indossare pantaloni della tuta e una maglietta. Nel frattempo 

abbiamo chiacchierato del più e del meno. Quando il discorso è caduto sulla sua defunta 

moglie, ho improvvisamente percepito la sua presenza. Ho sentito la sua gioia e il suo affetto 

per la mia disponibilità ad aiutare suo marito. 



Poiché avevo appeso i pantaloni del suo abito in modo ordinato, ma non perfettamente 

piegati, lei ha reagito con irritazione, rimproverandomi e dicendomi che avrei dovuto 

appenderli con più cura. Sono rimasto stupito e irritato dal fatto che una persona morta da 

anni, in un incontro del genere, mettesse in primo piano queste piccolezze materiali, piuttosto 

che la cordialità dimostrata in precedenza.  

Questa esperienza dimostra quanto sia difficile abbandonare le opinioni egoistiche e i 

comportamenti autoritari portati con sé nell'aldilà. Solo quando una persona ha risvegliato in 

sé il desiderio della sua vera patria nell'amore per il Padre celeste, si libera da tutte le 

caratteristiche negative e solo allora trova la libertà dello spirito.  

(NB: Mio zio, con cui avevo un profondo legame affettivo grazie alla nostra fede comune, è 

ormai deceduto. La notte dopo la sua morte, sono stato guidato spiritualmente nel luogo in cui 

era nato e aveva vissuto, ma negli anni '60, che evidentemente lo avevano segnato 

profondamente. Il giorno dopo è venuto a trovarmi. Il suo affetto e il suo amore mi hanno 

toccato profondamente. Mi farà spesso visita nel mio cammino di vita, perché un tempo era 

un fratello amato in Gesù Cristo - e ora lo è di nuovo).  

*   *   * 

Durante una cena insieme era presente la madre defunta della padrona di casa. Il desiderio 

d'amore per sua figlia e il dolore che ne derivava mi hanno riempito completamente, al punto 

che ho dovuto piangere. Alla domanda sul perché piangessi e cosa fosse successo, non ho 

voluto rispondere e non ho voluto menzionare la presenza della madre. Lei però mi ha 

insistito molto affinché comunicassi le parole a sua figlia. Alla fine ho promesso di farlo, ma 

ho rimandato a più tardi, perché mi era difficile parlare. Dopo cena ho comunicato il 

messaggio materno alla mia conoscente. Lei sa che ho la capacità di vedere spiritualmente e 

quindi non ha avuto problemi a credermi. 

Quando si entra in contatto con i propri cari defunti, si prova una forte emozione, le onde 

emotive si infrangono con forza. Ci siamo abbracciati in lacrime e siamo rimasti seduti a 

lungo in silenzio a riflettere su quanto era successo. Ho però detto segretamente alla madre 

che doveva lasciar andare sua figlia, soprattutto che doveva accogliere Gesù Cristo nel suo 

cuore per liberarsi dai pesi terreni, affinché potesse trovare appagamento nell'aldilà dopo la 

difficile vita terrena. 

Quando sono tornato a trovarla, abbiamo parlato delle precedenti relazioni familiari. Allora è 

apparsa di nuovo la madre. Nel frattempo era spiritualmente progredita, ogni movimento del 

suo cuore era grazia e dolcezza, pieno di perdono e comprensione. Da ciò è scaturita una pace 

indescrivibile. Aveva intrapreso la sua vocazione e ora si prendeva cura delle anime 

prematuramente scomparse. Già sulla Terra aveva esercitato la professione di assistente 

all'infanzia, i bambini erano sempre stati la sua linfa vitale e il suo elisir d'amore. Ma 

soprattutto mi ha rallegrato il suo amore per Dio, nel quale ha trovato la sua casa. Questa vol-

ta non ho pianto, ma ero pieno di gioia e gratitudine. 

*   *   * 



Maratona di New York 

Durante i grandi eventi podistici si può sempre sperimentare questo spirito collettivo della 

comunità dei corridori. Alla partenza regna un'atmosfera travolgente di entusiasmo. E qui 

erano oltre 45.000 gli appassionati di corsa che trasmettevano questo segnale. 

I primi chilometri attraverso Brooklyn sono stati percorsi a un ritmo moderato e ho 

assorbito l'atmosfera di questo quartiere. Davanti a me correva un uomo con una foto incollata 

sulla schiena di una ragazza molto carina e la scritta che era morta all'età di 20 anni. Quando 

ho deciso di correre accanto a lui, sono stato sopraffatto da un dolore straziante. Riuscivo a 

malapena a respirare, mi sentivo tutto stretto dentro, non avevo mai provato un dolore così 

profondo per una persona sconosciuta. Ho pianto e ho cercato di nasconderlo il più possibile 

mentre correvo. Quando mi sono calmato, ho parlato con l'uomo:  

"Ciao, vengo dalla Germania. Corri questa maratona in memoria di tua figlia?"   

"Sì!", mi rispose, e continuai a chiedere: "Perché è morta?"  

"Aveva il cancro", mi rispose. Ci guardammo, ora vedevo il dolore nei suoi occhi e in essi 

nascosto l'amore infinito per sua figlia. 

Ora era lì. Mi spingeva a parlare con suo padre, ma mi imbarazzava presentarmi come 

medium. Abbiamo continuato a correre fianco a fianco finché, circa un quarto di miglio dopo, 

sono riuscito a superare la mia timidezza: 

"Credi che tua figlia sia ancora viva?"  

"Yes, I do!" - Il suo sguardo esprimeva prima stupore e poi era pieno di aspettativa per 

questa domanda. Sembrava che avesse inconsciamente desiderato questo momento e sentivo 

che la sua anima era stata preparata per questo incontro. Ora non potevo più trattenermi, la 

presenza di sua figlia mi pervadeva così tanto che la lasciai parlare:  

"Ciao papà! Oh, ti voglio tanto bene! ... Ti prego, pensami sempre, oh papà ... Non ti 

dimenticherò mai ... Oh papà, ti voglio bene ... Oggi il tuo dolore scomparirà ... Sono con te 

...!" 

Le parole sgorgavano da lei/me e lei gli comunicava così intensamente il suo amore e che 

stava bene e che tutto sarebbe andato bene, che alla fine riuscivo solo a parlare con voce rotta, 

tanto erano profondi i sentimenti e l'indescrivibile gioia del ricongiungimento. Il padre 

continuava a gemere con un "Sì!" o "Oh!", finché alla fine la connessione si interruppe. 

Ovviamente non aveva alcun dubbio di stare parlando con la figlia defunta. 

Non ricordo più quale distanza avevamo percorso nel frattempo, né se qualcuno avesse notato 

la nostra "conversazione". La mia coscienza si era completamente staccata dal corpo durante 

la canalizzazione medianica, ma il corpo continuava a camminare come in trance. Avevo già 

vissuto esperienze simili in passato.  

Ancora una volta i nostri occhi bagnati si incontrarono. In quello sguardo vidi l'amore di 

Dio abbracciare il mio nuovo fratello. E poiché non mi venne in mente niente di meglio, 

strinsi il pugno come segno di perseveranza a tutti i livelli - dopotutto stavamo correndo una 

maratona - e accelerai il passo per provocare una separazione. 

*   *   * 

Al funerale del marito di un'amica di mia moglie. Dalla galleria ho visto il defunto in piedi 

accanto alla sua bara. Non sapevo se fosse stato credente, ma era evidente che godeva di 



grande grazia, perché Gesù era presente alla cerimonia funebre. Mostrava al defunto di essere 

pienamente accettato nell'abbraccio divino. Poi lo prese per mano e lo accompagnò fuori, 

mentre la funzione era ancora in pieno svolgimento. Nel mio cuore vidi che il Padre lo 

avrebbe accompagnato nel suo viaggio verso la patria spirituale e lo avrebbe aiutato a 

rimuovere gli ostacoli che si trovavano sul suo cammino, affinché potesse arrivare sano e 

salvo a destinazione.  

Con gli occhi terreni, questo funerale era triste e doloroso. Con gli occhi dello spirito, era 

pieno di luminosa bellezza. Quando Gesù è presente, il cielo si apre e molti dei suoi abitanti 

trasformano la cerimonia funebre in una vera e propria festa di giubilo. Regnava la gioia e 

l'allegria per la grazia del ritorno a casa, i cuori degli spiriti presenti erano pieni di gratitudine 

per questo dono di Dio. 

Piuttosto tristi, dal punto di vista dell'aldilà, sono i funerali sfarzosi di personalità di alto 

rango e di spicco, che vengono praticamente santificate dai mass media già durante la loro 

vita e ancora di più dopo la morte. Mentre in questo mondo le celebrazioni sono 

accompagnate da partecipazione nazionale o addirittura mondiale e da cortei funebri lunghi 

chilometri (che inducono a credere che sia Dio stesso a essere sepolto, il che in senso ateo è 

anche vero), gli spiriti della luce si tengono lontani dall'arroganza e dall'autocelebrazione, 

perché le personalità di spicco tanto lodate conducono per lo più una vita materiale illusa in 

un egoismo esagerato. L'affermazione spesso proclamata: "Vi amo tutti!" deriva solo 

dall'amore per se stessi, che si crogiola nell'adorazione. Quando la fede viene ostentata 

pubblicamente, si tratta per lo più di semplici parole vuote o serve a riposizionarsi 

strategicamente sul mercato.  

Una volta arrivati nell'aldilà, i morti vogliono mantenere il loro status di potere, 

riconoscimento e ricchezza. Anche nell'aldilà sono governati dall'arroganza, dall'avidità e 

dalla sete di potere e vagano accecati nella direzione sbagliata, dove incontrano solo i loro 

simili. Spesso riconoscono il loro errore solo dopo secoli e solo allora iniziano a chiedere la 

liberazione dalla prigione che si sono creati da soli.  

Nell'aldilà non esistono personaggi famosi: qui c'è un padre e molti figli. Solo l'amore 

disinteressato, ovvero l'amore di Dio in un cuore umile, dona stati di beatitudine graduali, 

visibili all'esterno nel mondo spirituale e che testimoniano la vicinanza a Gesù Cristo. Ciò non 

rappresenta tuttavia una posizione di superiorità, bensì un grado più amorevole nel servizio al 

prossimo.  

*   *   * 

Ai funerali si sperimentano i più svariati stati dei defunti. Alcuni si rammaricano di non 

essersi occupati della vita dopo la morte già durante la loro esistenza terrena. Solo ora, dopo 

che tutto ciò che è terreno è stato inghiottito dall'abisso della morte, si aprono spazi di 

consapevolezza in cui si rivelano l'utilità e l'inutilità di uno stile di vita puramente materiale. 

Ma questo vale solo per le persone che hanno un bisogno fondamentale di fare il bene. In loro 

si risveglia presto la fame di nutrimento spirituale. Dopo una fase più o meno lunga di ricerca 

di sé e di orientamento, vengono condotti in appositi luoghi di formazione dove, con buona 

volontà, possono recuperare ciò che hanno trascurato nella vita terrena per intraprendere 

infine il cammino verso l'eternità.  



Purtroppo, molti defunti sono completamente assorbiti dalle energie distruttive a causa 

dei desideri peccaminosi generati sulla terra, che li hanno posseduti a tal punto da determinare 

completamente il loro modo di pensare e di agire. Sono talmente inconsapevoli da accettare 

più o meno passivamente gli eventi post-mortem, rimanendo a lungo legati alla terra. Altri si 

disperano nell'apparente mancanza di via d'uscita dalla prigione che si sono creati. Ho già 

sentito amari lamenti. Nel nome del Padre prego intensamente per loro. A volte la pace cala 

sugli eventi: l'anima viene coperta da un "velo" di luce e amore. Ora è ricettiva e capisce cosa 

deve fare per liberarsi. 

In alcuni defunti, a causa del loro smisurato amor proprio, è scomparsa ogni capacità di 

distinguere il bene dal male. Nei loro cuori regna un'oscurità profonda. La loro agonia nei 

mondi deliranti dell'aldilà dura decenni e secoli. Amano la loro oscurità e la difendono con 

tutti i mezzi. Solo dopo un lungo processo di purificazione le creature infernali svaniscono, 

allora forse i cauti tentativi di conversione degli inviati del cielo possono portare a un 

cambiamento. 

*   *   * 

Da anni mi accompagna una visione. Una grande folla di esseri dell'aldilà, tutti emaciati e 

vestiti di stracci, vaga senza meta attraverso un deserto desolato. I loro sguardi sono vuoti e 

senza speranza, avanzano come robot - non hanno nemmeno più lacrime per esprimere la loro 

impotenza. Sono migliaia, la carovana della morte non ha fine. Anime perdute che vagano 

affamate e assetate attraverso i deserti dell'aldilà. Poiché nella loro vita terrena non hanno 

assunto nutrimento spirituale, ora non sanno come farlo e non sanno nemmeno a chi rivolgersi 

per chiedere cibo o bevande. Non hanno mai permesso una scintilla di amore per Dio o per il 

prossimo, solo l'amore per se stessi e, di conseguenza, per la materia ha determinato la loro 

esistenza. Poiché la natura della luce delle sfere dell'aldilà si manifesta solo nell'amore per 

Dio e per il prossimo, non trovano via d'uscita dalla loro disperazione. 

Questa schiera di anime morte, che esiste realmente, simboleggia anche la condizione 

dell'umanità terrena, poiché la maggior parte di essa è al servizio solo di se stessa e della 

materia: un mondo spirituale è loro estraneo quanto il sole lo è a un polipo nelle profondità 

del mare. Proprio come quelle dell'aldilà, le anime che si trovano nella carne soffrono la fame 

e la sete di nutrimento spirituale nei deserti della loro empietà. Tuttavia, non vedono né 

sentono la loro miseria, poiché la nascondono con il rumore e il trambusto mondano. Il loro 

abbandono diventa visibile solo nel dolore e nella solitudine, che bandiscono 

temporaneamente l'amore per il mondo dall'anima . Ma non appena le cose migliorano, 

l'uomo ricade nelle sue abitudini egoistiche e si irrigidisce nuovamente nella sua decadenza 

materiale. 

Ma non ci vorrà ancora molto e la verità pervaderà la terra, smascherando ogni falsità. 

Questo evento sarà fonte di gioia e salvezza per i figli di Dio, ma di giudizio per i figli del 

mondo, se non cambieranno il loro accecamento e la loro attività senza scrupoli.  

*   *   * 

 



Ancora tre spiegazioni sulle condizioni e sui luoghi di permanenza dei defunti spiritualmente 

ciechi:  

- Non tutti i defunti sono consapevoli della loro morte. Soprattutto coloro che lasciano 

inaspettatamente l'esistenza terrena, dopo il risveglio dallo svenimento causato dalla morte, 

credono di trovarsi ancora nel corpo, poiché si percepiscono principalmente nell'illusione 

della precedente incarnazione. A seconda del loro stato di sviluppo, prima o poi si troveranno 

di fronte al loro vero destino. 

- Sebbene continuino a dimorare nelle loro precedenti abitazioni, nei loro ambienti o 

presso le loro tombe, i morti vivono in un mondo illusorio proiettato. Essi trascorrono la loro 

esistenza in un mondo nel mondo, o in altre parole: essi vivono in una proiezione onirica, che 

è formata e mantenuta dalla loro impronta cosciente. Questo può includere il luogo 

precedente, ma può anche rappresentare un mondo completamente diverso, in cui l'anima si 

trova nel luogo o nelle vicinanze della sua precedente esistenza terrena. Simile a una persona 

addormentata che si trova in un lontano mondo onirico, ma che in realtà è fisicamente 

presente nel mondo reale. 

Dal punto di vista dell'abitante dell'aldilà, il visitatore entra nel suo mondo sferico, cioè 

nel mondo immaginario che il defunto o i defunti considerano reale. Nel caso del medium, la 

visione dipende dal punto di vista: alcuni vedono le proiezioni sferiche, altri il luogo effettivo 

in cui si trova il defunto. Se il medium è avanzato, vede entrambi i mondi - o nel migliore dei 

casi tre: la sfera onirica del defunto, il suo luogo cosmico reale e la creazione con tutti i suoi 

contenuti nella sua realtà spirituale.  

*   *   * 

  



Anima e e spirito 
"L'anima può stare solo sul terreno 

che essa stessa si è preparata." 

Trinità corpo-anima-spirito 

Quando si parla di dolore fisico, in realtà si tratta di un dolore spirituale che percepiamo nel 

corpo, poiché quest'ultimo è animato dall'anima e solo attraverso di essa prende vita. A ben 

vedere, è solo l'anima che sente, percepisce e prova emozioni. Essa permea i tessuti, i muscoli 

e gli organi e consente al corpo di muoversi; è il principio vivificante della coscienza 

nell'uomo e, naturalmente, nella fauna e nella flora. Allo stesso modo, la vista, l'udito, l'olfatto 

e il gusto avvengono nell'anima e con l'anima e quindi solo indirettamente nel corpo.  

E ciò che è quasi incredibile: anche la respirazione avviene nella sfera spirituale, il corpo 

respira solo con essa, viene quasi ventilato e respirato dall'anima e riceve così l'ossigeno 

necessario per mantenere la sua manifestazione terrena. 

Solo nell'identificazione con il corpo l'uomo ha la sensazione di sentire e respirare con il 

corpo - e questo è un bene, perché in questo modo l'anima trova il suo ancoraggio nella 

materia. Respirare consapevolmente è un atto ultraterreno comprensibile, perché si instaura un 

contatto diretto con l'identità dell'anima. Il respiro presente diventa una porta verso il mondo 

spirituale.  

Il corpo umano è quindi, nella sua rappresentazione visibile, uno strumento 

corrispondente all'anima, affinché questa possa esistere nella materia. L'esistenza è 

fondamentalmente sempre, sia in questo mondo che nell'aldilà, di natura spirituale.  

*   *   * 

La caducità e la morte governano l'involucro materiale della vita spirituale e animica che 

chiamiamo corpo. La materia è in realtà sostanza animica irrigidita in inanimità, è coscienza 

legata come e in forma solida, che un tempo uscì arbitrariamente dal calore vivificante della 

perfezione dell'amore divino. 

La vita dell'anima, liberata dalla prigionia materiale nel processo universale di 

redenzione, è per sua natura più vicina alla sua originaria natura spirituale. È soggetta a 

continui cambiamenti, perché tutto ciò che esce dall'ordine divino è inevitabilmente soggetto 

a cambiamento e rinnovamento. La vita dell'anima sottile è naturalmente molto più libera nel-

la sua espressione rispetto a quella fissata nella materia, perché ha la possibilità di muoversi 

nell'ambito della sua esistenza planetaria, portando con sé il corpo solido come involucro 

necessario. 

L'anima umana è costantemente combattuta tra il senso di mortalità e quello di 

immortalità. Quale dei due prevalga dipende dall'orientamento della coscienza. I pensieri le-

gati alla materia sono legati alla morte e alla caducità e questo genera paura della morte, 

mentre l'orientamento spirituale dona la certezza progressiva della vita eterna. 

Lo spirito divino nel cuore dell'uomo è perfetto. È puro e immacolato. Non è soggetto né al 

tempo né allo spazio. È senza inizio e senza fine. Contiene tutta la conoscenza, necessaria per 



la sua esistenza senza fine. Con e in questo spirito, il Padre celeste dona ai suoi figli la sua 

vita divina. 

Nel suo effetto passivo, lo spirito di Dio è il principio di libertà dell'anima, le permette 

l'autodeterminazione in tutti gli ambiti dell'esistenza, sia nella vita che nella morte. Nella sua 

funzione attiva come strumento di divinizzazione, lo spirito del cuore è inizialmente 

vincolato, ma con l'aiuto delle più svariate forze contrarie terrene l'uomo ha la possibilità di 

liberarlo, per lasciarsi catturare e permeare da esso. In questo modo l'anima perde il suo status 

legato al tempo, abbandona il ciclo della caducità e della morte, rinasce nell'essere 

primordiale di Dio e raggiunge così la perfezione.  

*   *   * 

I corpi solidi offrono alla coscienza spirituale le basi evolutive per il ritorno all'essere divino. 

L'anima forma e anima il suo involucro materiale secondo la sua misura, quindi ha essa stessa 

forma vegetale, animale o umana. La sua libera umanità le viene conferita dallo spirito di Dio 

che le è intrinseco. Quest'ultimo, a sua volta, ha bisogno delle individualità umane che lo 

avvolgono se vuole realizzare la sua efficacia creativa e divina come e attraverso esseri 

personali indipendenti.  

Lo spirito nel cuore dell'anima umana è un Dio perfetto in scala apparentemente piccola. 

Apparentemente perché, essendo infinito in sé, in sé e fuori di sé, non può essere misurato in 

termini di piccolo o grande, né in termini di limiti temporali. Nella sua assolutezza non c'è 

possibilità di confronto con il tempo e lo spazio. 

(NB: naturalmente anche gli spiriti celesti hanno una forma essenziale, poiché altrimenti si 

perderebbero nell'infinito. La loro forma, tuttavia, non è tratta dall'anima universale, ma è loro 

conferita dalla perfezione divina, ovvero le loro caratteristiche divine ne determinano l'aspetto 

formale). 

Quando qualcuno ha realizzato lo spirito di Dio, tutte le sue caratteristiche sono a sua 

disposizione: lui o lei diventa infatti esso stesso questo spirito. Se ciò avviene nella vita 

terrena, anche il corpo viene coinvolto nella spiritualizzazione. Nel tempo e allo stesso tempo 

al di fuori del tempo, l'uomo è ora alla meta di tutto il processo creativo. In Dio e con Dio, 

egli sperimenta l'immortalità di ogni esperienza temporale. 

Considerando più a fondo: coloro che sono rinati nello spirito sperimentano i movimenti 

dei pensieri divini, soggetti al cambiamento e alla caducità nel tempo, nella loro causa 

immortale e vera. Ancora più essenziale: senza il tempo, tutto ciò che è stato creato esiste 

nell'qui e ora del suo compimento e del suo destino divino.  

La fine del tempo non significa però una battuta d'arresto. Poiché lo Spirito di Dio 

racchiude in sé l'infinito, con esso e in esso si intraprende un percorso di esperienza 

completamente nuovo. Come perfezione divinamente libera, si è in grado di penetrare sempre 

più profondamente, in tutta l'eternità, nell'essere senza tempo e inesauribile del nostro Padre 

celeste. 

*   *   * 

 



Rinascita spirituale e mentale 

La rinascita spirituale non è legata a una religione specifica. Indipendentemente da qualsiasi 

concezione di Dio, lo spirito del cuore è già attivo e risvegliato grazie a una preparazione 

prenatale e/o a uno stile di vita amorevole. Illumina l'anima secondo il suo background 

culturale e religioso. Le dona una conoscenza e una comprensione profonde dell'esistenza 

divina. Tuttavia, a causa del libero arbitrio, è possibile una nuova separazione tra anima e 

spirito: non si è ancora verificata un'unione indissolubile. 

Se qualcuno è cristiano con tutto il cuore e con tutta l'anima, il Padre avvicina sempre più 

a sé il suo desiderio. In questo modo, il figlio di Dio riconosce sempre più quanto è amato dal 

suo Padre celeste e alla fine non può e non vuole altro che abbandonarsi completamente a 

questo amore, entrando così irrevocabilmente nello Spirito di Dio: il cristiano è rinato 

spiritualmente. 

*   *   * 

Sotto l'influenza dello Spirito di Dio, l'uomo si ritira sempre più spesso nel proprio cuore e 

l'identificazione con la materia si dissolve a vista d'occhio. Le parti dell'anima legate al corpo, 

che secondo l'attuale stadio di sviluppo della popolazione terrestre vengono liberate per lo più 

solo nel corso dell'ulteriore progresso nell'aldilà, vengono in gran parte liberate già durante 

l'esistenza terrena: l'uomo gode della sua naturale completezza. 

La sua mente è illuminata, i bisogni terreni non sopprimono più la scintilla divina nel 

cuore. Egli ha una visione delle condizioni spirituali, è in contatto con il mondo dell'aldilà. 

L'immortalità è sua proprietà. È rinato spiritualmente. 

Nel corso del tempo, il cristiano può realizzare, nell'amore per il suo Padre celeste, una 

completa unione con il suo spirito divino ancestrale, che alla fine lo pervade e lo riempie in 

modo permanente. Corpo, anima e spirito formano allora un'unità armoniosa. Quando 

qualcuno ha effettivamente realizzato questo suo destino, si parla di rinascita spirituale. 

Questa rinascita è ciò che si intende negli scritti religiosi, il cui significato è stato però 

frainteso dal clero cieco o falsato per esercitare il potere, e che è stato e continua ad essere 

accettato altrettanto ciecamente da molti ricercatori spirituali. Anche l'insegnamento buddista 

della ruota della rinascita non corrisponde alle reali condizioni terrene.  

A causa di questo errore, la rinascita nello spirito è stata degradata alla cosiddetta dottrina 

della reincarnazione. La reincarnazione non significa la rinascita ripetuta dell'anima come 

essere umano su questa terra. Si tratta piuttosto dell'ingresso dell'anima umana nel suo spirito 

del cuore, per poi tornare divinizzata nel corpo esistente, che viene anch'esso rinnovato duran-

te questa reincarnazione. 

(NB: Le visioni di presunte vite terrene precedenti sono prevalentemente vite di anime 

defunte che, durante le regressioni, si trovano nella sfera della persona in trance. È così che 

avvengono anche i presunti cambiamenti di sesso. Esistono certamente anime isolate che, per 

ragioni vocazionali, si incarnano più volte o addirittura compiono un viaggio attraverso le 

epoche di questo mondo, ma di norma si vive una sola volta in un corpo terreno.  

Nel caso della rinascita cosmica universale, gli esseri umani di altri pianeti trascorrono la 

loro esistenza su mondi sempre più evoluti, fino a quando il loro stato permette loro di entrare 



nei regni celesti. Solo su questa Terra esiste una porta con accesso diretto non solo ai mondi 

celesti, ma anche alla dimora del nostro Padre in Gesù Cristo.  

*   *   * 

Parola, forma e linguaggio 

Come tutto ciò che è stato creato, anche la parola e il linguaggio esistono in una trinità. 

L'involucro della parola come forma udibile e visibile, l'anima come significato e scopo della 

parola e lo spirito che crea la parola, che come origine di tutta la vita conferisce alla parola 

forza e vitalità. Le parole sono quindi vita espressa in sé e per sé. 

Nell'universo materiale, l'uomo deve imparare una lingua per comprendere i contenuti, 

ovvero è solo attraverso l'involucro acustico che nasce in lui una percezione esperibile e 

vivibile. La comunicazione ha quindi bisogno di un involucro visibile o udibile, all'interno e 

attraverso il quale avviene una comprensione spirituale indiretta attraverso l'espressione 

linguistica e figurativa. Questo è il caso della maggior parte dei popoli cosmici in questa 

epoca della creazione. 

Proprio come l'anima lascia il suo corpo mortale al momento della morte, anche la parola si 

libera del suo involucro nell'aldilà. Ciò fa sì che nel mondo spirituale i contenuti si rivelino 

sempre in modo veritiero, sia nella forma espressiva personale che in quella linguistica. Nel 

regno degli spiriti avviene quindi una comunicazione immediata.  

In teoria. Perché un'entità che è passata dall'universo materiale all'aldilà comprende il 

proprio significato e quello della parola solo in base al condizionamento planetario che ha 

portato con sé. Se questo è lontano dalla verità, può comunicare solo nell'errore o nella 

menzogna. Né la propria forma né quella della parola le sono visibili nella realtà. Tutta la sua 

"percezione" avviene attraverso la lente delle sue opinioni e idee errate.  

Lo spirito risvegliato, invece, esiste veramente. Egli riceve e utilizza la parola in modo 

realistico. Non solo parla e ascolta il significato spirituale, ma sperimenta il puro spirituale di 

ogni espressione formale, cioè il suo messaggio divinamente esistenziale. In questo stato, sia 

la sua forma spirituale che quella della parola sono individualità che esprimono uno stile di 

vita celeste, così come sulla terra, con un modo di vivere corretto, il corpo è uno strumento 

utile all'anima. 

Cosa succede quando un essere umano è nato nel suo spirito divino? Egli percepisce la parola 

all'interno del suo involucro. Ne coglie il significato direttamente nel cuore, dove esiste un 

solo linguaggio. Ciò significa che le diverse espressioni linguistiche di questa terra non 

rappresentano per lui un ostacolo e che riconosce immediatamente ogni menzogna. Allo 

stesso modo, egli percepisce sia il significato dei versi degli animali sia la sfera esteriore 

simbolica della flora come messaggi evidenti della coscienza. 

Viceversa, la diversità delle rivelazioni divine diventa comprensibile, perché la parola di 

Dio che si manifesta nel cuore deve assumere un limite appropriato, per potersi esprimere nel 

mondo della materialità; questo limite le viene imposto dalla personalità, o meglio 

dall'impronta spirituale del mediatore. 



Nella generazione spirituale avviene quindi un rivestimento, mentre nella generazione 

nello spirito avviene uno spogliamento. Questo è anche il caso nel corso di tutti gli eventi 

della creazione. 

Si può quindi affermare che l'uomo e la Parola sono perfettamente identici e soggetti alle 

stesse condizioni e circostanze sia in questa vita che nell'aldilà. Sì, l'intera creazione è nella 

sua struttura una trinità di materia, anima e spirito. 

Il fine ultimo di tutta l'esistenza creata è la spiritualizzazione e quindi la dissoluzione di 

tutta la materia, l'ingresso di tutti i popoli cosmici nello Spirito di Dio. Le involucri dell'anima 

rimangono come piattaforme necessarie per l'individualità, ma non agiscono più come 

principi di vita autonomi, bensì come organi esecutivi dell'essenza divina. 

*   *   * 

  



Domande e risposte 
"La fede sfida l'anima ad 

andare oltre ciò che può vedere". 

I seguenti testi sono stati scritti nel corso di molti anni. Trattano sia argomenti che mi hanno 

commosso all'inizio del percorso spirituale, sia argomenti che mi toccano continuamente. Ne 

risulta un'ampia gamma di risposte da parte di compagni dell'aldilà, che offrono tutte ottime 

intuizioni sui più svariati ambiti della vita e della morte. Alcune domande le ho poste a nome 

della collettività, come si può facilmente intuire dalla formulazione.  

*   *   * 

Quando si è esposti a ingiustizie e offese, il pensiero mondano reagisce con incomprensione e 

aggressività. L'essere umano assomiglia allora spesso a un vulcano che erutta violentemente e 

sputa fuoco e lava distruttivi su ciò che lo circonda. Qual è il modo migliore per affrontare 

queste situazioni? Quale consapevolezza bisogna sviluppare per non prendere sul personale 

gli errori dei propri simili, per non reagire in modo offensivo o aggressivo nei confronti degli 

altri e di se stessi? 

"Ogni comprensione ha i suoi limiti e il pensiero mondano si delimita sempre, reagisce 

nell'ambito dello stato d'animo e della costituzione specifica dell'anima. La pace è uno stato 

dell'essere, una consapevolezza, non controllata da pensieri ed emozioni egoistiche, non 

influenzata da paure e desideri mondani. L'uomo può mettersi a disposizione di questa 

consapevolezza del cuore. Essa dimora in lui, indipendentemente dalla sua identità terrena. 

La porta per accedervi è la dedizione all'amore. Ci si fa da parte, per così dire, e si lascia 

spazio all'amore. Allora esso accoglie e tocca coloro con cui si entra in contatto. Questo non 

ha nulla a che vedere con il pensiero e l'agire mondano. Al posto della reazione umana 

agiscono l'amore e la saggezza divini, agisce in realtà Dio stesso". 

Come si comporta un'anima perfetta di fronte alle offese e alle ferite? 

"In essa non c'è resistenza, quindi non ci sono pensieri e azioni riflessivi. In questa 

intoccabilità si risveglia passo dopo passo un nuovo contatto. Parole offensive, calunnie, 

radiazioni di odio e rabbia, tutto ciò che ha un effetto distruttivo su di essa viene accolto 

dall'amore divino e immediatamente trasformato in amore. 

Ora l'anima tocca ogni evento dall'interno. Ciò che rimane è la visione e l'esperienza più 

chiara nella presenza di Dio. Se un figlio di Dio viene attaccato, questo attacco passa prima 

attraverso il cuore del Padre, in cui il figlio vede perché egli permette o non permette 

qualcosa. In questo modo affronta ogni evento senza paura. 

Questa vita permette di essere completamente al servizio di Dio, poiché ora Egli vive nel 

figlio e tutto ciò che accade al figlio accade in realtà a Dio. L'adempimento della Sua volontà 

è ora la gioia più grande del figlio. Questa è la massima perfezione sulla terra. Raggiungerla 

è possibile per ogni persona che lo desideri veramente". 

*   *   * 

Da quando ho memoria, soffro di attacchi d'ansia. Anche da adulto avevo paura delle attività 

quotidiane e degli incontri. Mi sono chiesto quale fosse la causa di questa paura. 



"L'ansia ha diverse cause. Spesso è la paura della delusione, della propria 

imprevedibilità, della propria vulnerabilità. In fondo, però, è la paura dell'anima nella e 

della propria morte. Questa paura è presente in ogni persona in misura maggiore o minore, 

in parte consciamente, in parte inconsciamente, e si manifesta in modi diversi. 

Questa circostanza costringe a una costante attività e distrazione, perché queste 

nascondono la paura. Ma proprio la sovraeccitazione terrena paralizza l'anima e le 

impedisce di abbandonarsi alla sua identità divina, che potrebbe strapparla alla morte spiri-

tuale e quindi alla paura. Si è così creato un circolo vizioso che l'uomo non può spezzare da 

solo. 

Gesù ha creato per i suoi figli una via d'uscita da questa prigione. La loro dedizione del 

cuore li conduce alla libertà dello spirito e li libera da ogni paura. Se ti apri all'amore di Dio 

e ti assumi il rischio della vulnerabilità, ti renderai conto che lo spettro della paura ti ha 

abbandonato per sempre; sì, che la paura era ed è solo un fantasma della caducità e della 

morte". 

*   *   * 

Come si può pensare, anzi vedere con il cuore? 

"Gli occhi del cuore non vedono con gli occhi carnali. È un modo diverso di vedere, 

perché l'amore del cuore esiste indipendentemente dal corpo. Con il cuore si guarda oltre la 

materialità e si vede il mondo e tutta la vita nella sua forma spirituale e animica. 

Indescrivibilmente amorevole è questo sguardo, questo evento divino nella vera conoscenza, 

questa visione con gli occhi di Dio". 

Come si attiva questo amore del cuore? 

"Ci si concentra liberamente e con leggerezza sui pensieri d'amore verso il Padre nella 

zona del cuore materiale, aprendo così l'accesso al cuore spirituale. Il petto si riscalda, 

l'amore si muove, questo movimento è molto delicato e leggero, come un "sussurro dolce e 

sommesso" che tocca l'anima nel suo profondo e si riversa su di essa come un caldo flusso 

d'amore. 

Poiché questo amore è presente nel cuore di ogni essere umano, esso tocca se stesso nel 

prossimo, si unisce a se stesso e porta con sé l'amante. Il proprio amore è allora presente nel 

cuore del prossimo. In senso stretto, però, è Dio stesso che si tocca da persona a persona, da 

cuore a cuore.  

Questo non avviene immediatamente e richiede pratica, come tutto nella vita. Ma è la 

migliore delle meditazioni; nel silenzioso amore del cuore per Gesù Cristo l'anima compie i 

progressi più grandi". 

*   *   * 

La scintilla spirituale assopita nel cuore dell'anima si accende soprattutto nell'amore per il 

Padre celeste in Gesù Cristo. Ma nella vita di fede non sempre l'amore fiducioso precede la 

conoscenza di Dio. Proprio in un mondo dominato dalla ragione, il bisogno di conoscenza 

prevale sulla fiducia infantile in Dio. Come si può conoscere Dio e dove lo si può trovare? 



"Un incontro con Dio può avvenire solo se gli si apre la porta. Anche attraverso 

possibilità di conoscenza esterne, la comprensione della sua essenza non può avvenire senza 

l'apertura del cuore. L'anima lo riconosce e lo trova  

- nella natura, in tutta la vita, se non si attribuisce l'esistenza a un cieco fato, ma a un Dio 

creatore amorevole.  

- nella lettura delle rivelazioni divine. Qui bisogna chiedere sinceramente la giusta 

letteratura, altrimenti si può cadere in credenze errate e spiriti menzogneri. 

- nel silenzioso dialogo del cuore, in cui si chiede al Padre con umiltà la liberazione dalla 

prigionia mondana, il perdono dei peccati e un cuore pieno d'amore.  

- nell'amore per il prossimo, perché qui l'amore divino si rivela e si manifesta nell'azione 

pratica della vita quotidiana. 

Una volta che la scintilla dell'amore si è accesa nel cuore, è importante coltivarla e nutrirla, 

perché è ancora un piccolo fuoco vulnerabile che può essere rapidamente soffocato dal peso 

del mondo. Attraverso l'interiorizzazione quotidiana, in cui ci si rivolge a Gesù Cristo nel 

segreto del proprio cuore, il fuoco dell'amore viene riacceso continuamente, e con l'amore 

per il prossimo si aggiunge la legna da ardere adeguata. L'umiltà è l'ossigeno che permette al 

fuoco di continuare ad ardere. 

La gioia nell'incontro con l'amore divino cresce costantemente. Se l'anima si allontana 

dalla retta via, il Padre la aiuta e la ricondurrà al suo cuore. Questo può accadere spesso, 

ma il Padre non abbandonerà mai il figlio ritrovato. Il figlio riconosce questo amore paziente 

e misericordioso, e così il fuoco del suo amore riceve sempre nuovo nutrimento. Ben presto 

l'amore per l'Amato diventa un fuoco ardente. Alla fine l'anima entra completamente nel 

cuore ardente d'amore di Dio". 

*   *   * 

Sul sentiero spirituale ci si imbatte spesso in racconti sull'illuminazione e sull'espansione della 

coscienza, sia nelle religioni orientali che tra gli illuminati del mondo occidentale. Queste 

persone sono libere dai legami terreni, hanno ritrovato la loro identità spirituale. Perché non 

riconoscono il loro rapporto divino padre-figlio? Perché non vedono la via che conduce al 

cuore del Padre? Perché parlano di verità e realtà definitive, anche se sono solo all'inizio del 

cammino?  

"L'esistenza meditativa e l'amore del cuore illuminano la mente dell'anima. Questa 

irradiazione produce effetti diversi a seconda dell'impronta mondana e della religiosità. Nel-

la maggior parte dei casi, l'uomo diventa libero dai vincoli e dai legami terreni. Il peso della 

morte cade da lui, perché si vede nella sua esistenza immortale e interconnessa, ciò che viene 

comunemente definito come "entrare nel Sé superiore". 

Questo stato genera probabilmente un graduale senso di beatitudine; tuttavia, l'esistenza 

umana-divina comprende infinitamente più di questa esperienza di libertà. Questo tipo di 

spiritualità non è paragonabile al risveglio nello Spirito di Cristo, perché nell'amore per 

Gesù Cristo avviene l'unione tra Creatore e creatura, tra Padre e Figlio - ed è proprio questo 

il senso di tutto ciò che accade. L'uomo sperimenta quindi l'autocoscienza di Dio e partecipa 

alla sua vitalità originaria. 



Questa è la differenza incommensurabile tra la cosiddetta illuminazione nel senso delle 

tradizioni orientali e la vera filiazione divina". 

*   *   * 

Perché molte anime provenienti da altri pianeti e stelle vengono su questa Terra per ottenere 

la filiazione divina, quando anche sui loro mondi sperimentano uno sviluppo spirituale che le 

conduce alla beatitudine celeste? 

"Sì, la via per il cielo esiste anche attraverso molti altri astri della creazione materiale, 

ma la via attraverso questa Terra è la più breve - e la più pericolosa. Questa Terra è un 

pianeta speciale, perché qui si trova il centro satanico, qui batte il cuore del male e della 

falsità. E qui Dio si è incarnato ed è diventato uomo per preparare un accesso diretto al 

cielo. 

L'incarnazione di Dio in Gesù Cristo con la rivelazione del suo cuore valida per tutta 

l'eternità e lo spirito di Satana legato al mondo chiamato Terra rendono possibile l'assoluta 

contrapposizione tra bene e male, tra verità e menzogna, necessaria per elevare questo picco-

lo pianeta a strumento di salvezza più efficace e prezioso dell'infinito. 

Anche su altri astri prevale il libero arbitrio, ma a seconda della natura dei loro abitanti esso 

è circoscritto entro limiti più o meno stretti. La loro necessità di agire si muove di norma 

nell'ambito di una sorta di ragione spirituale-istintiva, alimentata da diversi aspetti delle 

caratteristiche divine, prevalentemente saggezza, forza di volontà, ordine e amore sincero. 

Gli abitanti delle stelle, che compiono e completano la loro esistenza sui loro astri, 

raggiungono probabilmente anche una beatitudine corrispondente alla loro configurazione 

spirituale, che prepara loro una dimora in cielo; ma nella casa del Padre dimorano solo gli 

spiriti che lo hanno seguito sulla vostra Terra.  

Le visite regolari degli spiriti celesti su tutti i corpi celesti del cosmo indicano agli 

abitanti che vi risiedono le possibilità offerte dalla vostra Terra, ma anche i pericoli 

prevalenti. Per questo motivo, rispetto al numero infinito di esseri cosmici, sono 

relativamente poche le anime che osano intraprendere il viaggio verso l'oblio terreno. Per lo 

più, i popoli di altri astri sono felici e soddisfatti della loro forma di esistenza e non 

desiderano alcun cambiamento. Solo la forza dell'amore per il Padre e il desiderio in esso 

contenuto di incontrarlo in persona in Gesù Cristo e di stare con lui per l'eternità sono in 

grado di attirarli lontano dai loro regni natali verso l'incertezza e l'abbraccio mortale del 

vostro mondo. 

Siate sempre consapevoli di questo: voi vivete nella valle più profonda di questa creazione. 

Da lì conduce una strada direttamente al cuore di Dio, che è stato aperto sulla croce per tutti 

i tempi e per l'eternità. Che privilegio! Approfittate di questa opportunità unica! 

*   *   * 

Perché alcune persone nascono in condizioni di povertà e altre in condizioni di ricchezza? 

Perché alcuni bambini crescono in un ambiente criminale e altri in un ambiente onesto? 

Perché alcune persone nascono con disabilità? Perché una malattia o una disgrazia colpisce 



alcuni e altri no? Qual è la causa di tutta la sofferenza e di tutte le ingiustizie? E la domanda 

principale è: perché Dio permette tutto questo?  

Queste domande vengono poste continuamente. Esistono molte risposte teoriche, ma non 

si trova una spiegazione soddisfacente. Attribuire la sofferenza al karma delle vite precedenti 

tratta l'argomento solo da un lato e non aiuta chi si trova in difficoltà. Anche il clero, che in 

realtà è competente per queste domande, non trova una risposta illuminante e constata 

perplesso: "Le vie del Signore sono imperscrutabili!" o "Dio saprà perché permette tutto 

questo". Nella loro confusione, questa è anche l'unica risposta possibile e corretta. Pongo la 

questione della sofferenza e dell'ingiustizia ai fratelli spirituali. 

"I retroscena degli avvenimenti su questa terra non sono evidenti all'uomo razionale, 

quindi è difficile dargli una spiegazione. Tuttavia, siamo lieti di offrire luce alle anime che 

cercano sinceramente una risposta a questa importantissima domanda esistenziale: 

Al primo posto c'è sempre il libero arbitrio dell'uomo, che costituisce il fondamento della 

sua esistenza nel tempo e nell'eternità. Questa sua libertà rimane intatta in ogni circostanza, 

perché è il presupposto fondamentale per la libera rinascita nello Spirito divino. L'esercizio 

del libero arbitrio ha aperto la possibilità di allontanarsi da Dio e ha condotto l'uomo dalla 

sua perfezione all'emisfero più estremo dell'esistenza imperfetta. In questa superficie critica 

regna l'arbitrio della libertà empia, che in realtà è una prigionia. Qui l'uomo è in balia della 

morte con il corpo e l'anima. 

Sebbene in questa estrema mancanza di fede e di Dio sia presente anche la perfezione, 

grazie all'onnipresenza divina, essa non può agire in modo evidente senza la dedizione attiva 

allo Spirito di Dio, anzi, non può nemmeno essere percepita. Solo il risveglio spirituale gene-

ra la consapevolezza della perfezione onnipresente, che alla fine e in fondo divinizza ogni 

sofferenza. 

Più un'anima penetra profondamente nel cuore del Padre, più riconosce le vie di Dio e quindi 

quelle dell'umanità. Qui si rivelano le ragioni e i retroscena dei più svariati eventi nel tempo 

e nell'eternità. Qui si vede che 

- alle anime, per incarnarsi, sono disponibili quasi senza eccezioni solo le condizioni date in 

un mondo empio e doloroso, che si verificano a causa del libero arbitrio degli uomini.  

- già nel grembo materno, l'anima embrionale subisce gravi danni a causa degli atti sessuali 

impulsivi e sfrenati dei genitori e delle gravidanze accompagnate da pensieri e azioni 

corrispondenti.  

- Le azioni peccaminose dei genitori e dei loro antenati gettano lunghe ombre sui discendenti. 

- l'influenza del mondo demoniaco, resa possibile dal comportamento empio, provoca molta 

sofferenza e miseria. 

- l'esistenza prenatale di un essere umano gioca un ruolo importante nel plasmare la sua vita 

terrena e si vede ciò che è stato concordato prima dell'incarnazione.  

- un'anima ha spesso bisogno di correzioni dolorose per la sua protezione e il suo progresso 

spirituale e l'apparente arbitrarietà serve come strumento per questo.  

- La morte fisica gioca solo un ruolo secondario nel corso dell'esistenza umana.  

Qui si rivela l'amore compassionevole del Padre e la sua illimitata disponibilità ad aiutare - 

e si vede che quasi nessun essere umano ne approfitta. E qui si vede l'obiettivo di ogni essere 

umano: il raggiungimento della filiazione divina. 



In questo obiettivo originario si nasconde la redenzione definitiva di tutta la vita. Da 

questo obiettivo originario agisce Dio e agisce l'intera operaia spirituale. Il raggiungimento 

di questo obiettivo è incondizionatamente al di sopra di tutti gli eventi nel tempo e 

nell'eternità e ogni necessità di azione divina è motivata da esso.  

Nel raggiungere la sua filiazione divina, l'uomo ottiene finalmente la comprensione di 

tutti gli eventi della sua esistenza precedente. Egli riconosce che tutto ciò che accade e è 

accaduto con lui e intorno a lui è stato ed è uno strumento per il raggiungimento di questo 

nobile obiettivo. Nella perfezione dell'amore, ogni evento, sia esso gioioso o doloroso, serve a 

uno scopo divino; tuttavia, questo si vede solo nella luce della grazia di nostro Padre".  

Ho chiesto una spiegazione più dettagliata. 

"In superficie, tutta la vita sembra dominata dall'arbitrarietà e dall'ingiustizia. Ma 

poiché la vita è di origine divina, ogni evento è permeato dallo Spirito di Dio, che in fondo 

crea sempre il bene in esso e da esso. Nella perfezione di Dio, tutte le vite si intrecciano e 

danno vita a un perfetto susseguirsi di eventi. Se a causa dell'empietà appare qualcosa di 

imperfetto, questo è solo sulla superficie dell'identificazione con la materia. Se si vive solo 

per questioni materiali, si è parte integrante degli eventi materiali, in cui si è soggetti alla 

morte e alla caducità. Si è ciechi a qualsiasi profondità spirituale: il caso e l'arbitrarietà 

sono gli elementi che determinano il destino. 

Se una persona vede oltre la superficie mondana con tutti i suoi inganni e guarda dietro 

le quinte dell'apparente imperfezione, più guarda in profondità, più riconosce la perfezione 

nel corso di tutti gli eventi. Sebbene continui a essere colpito dagli eventi terreni che causano 

sofferenza, stando su una solida base spirituale vede che tutto è sempre intessuto dell'amore 

perfetto di Dio". 

Ma cosa dovrebbero fare i genitori il cui figlio è stato assassinato o è gravemente malato e 

soffre terribilmente e alla fine viene portato via, con una simile affermazione? Per loro questo 

significa che in realtà è Dio il responsabile della loro indicibile sofferenza... e di conseguenza 

di tutta la sofferenza di questa terra...! 

"Questo è il dilemma di questo mondo. L'abbandono della fede ha accecato l'umanità: il 

mondo è diventato oscuro, profondamente oscuro. In questa oscurità regna il caos. Si è in 

balia delle tempeste mortali sulla superficie materiale. I crimini crudeli testimoniano questa 

cecità spirituale. 

L'empietà è empietà. Si è senza Dio. Dio può intervenire in aiuto solo attraverso la fede 

in Lui. Poiché la fede autentica e l'amore di Dio sono andati perduti, è sorta una sofferenza 

indicibile. Questo è molto triste.  

Si può riassumere così: nel mondo empio regna il male, perché l'umanità, adorando la 

materia e tutte le circostanze ad essa connesse, si trova su un terreno satanico. In questo 

modo, essa toglie a Dio il diritto sulle proprie condizioni di vita e lo cede alle potenze 

sataniche, che conducono l'umanità verso l'ulteriore rovina. Guerre, omicidi e crimini di ogni 

tipo sono all'ordine del giorno. La malattia e la morte diventano la normalità. Un circolo 

vizioso. 

Quando un uomo entra nel terreno divino, cede a Dio il potere sulla sua vita. Il caso e il 

destino cieco non hanno posto su questo fondamento. Nel suo mondo interiore regna il bene, 



anche se esteriormente si trova all'inferno. La sua vita finora imperfetta diventa divina 

nell'abbandono all'amore del Padre e quindi redenta. 

In altre parole: tutto ciò che si vive e si compie nella propria imperfezione ha un nucleo 

divino nascosto e segreto. Se una persona si affida al Padre con umiltà e fiducia, Egli prende 

su di sé i peccati commessi e le sofferenze patite nel corpo e nell'anima del proprio figlio e li 

ripone nella sua misericordia. Allora l'amore divino si dispiega nell'azione peccaminosa, la 

permea e opera la redenzione. Così, alla fine, tutto il male diventa strumento dell'amore, il 

che però non significa che il male sia di per sé buono. 

Tuttavia, solo attraverso la rinascita nello Spirito di Dio si giunge a una chiara visione di 

questa perfezione intima e totale, e allora tutti i principi della vita si rivelano da sé. 

Tuttavia, né la rivelazione qui espressa né qualsiasi altra possono fornire la conclusione 

definitiva della saggezza della vita, né questa si rivela nella nascita nello Spirito di Dio, 

poiché la saggezza è infinita in sé. Solo il nostro Padre celeste in Gesù Cristo possiede 

l'infinito ed è egli stesso l'inizio e la fine di tutta la conoscenza. Egli è la fonte di tutta la 

saggezza ed è il mare infinito in cui confluisce tutta la saggezza. 

A proposito di infinito: dimorando nella materia, l'uomo pensa naturalmente in termini di 

distanze materiali, motivo per cui è tentato di comprendere l'infinito in termini spazio-

temporali. Poiché in realtà viviamo in un universo spirituale, l'infinito può essere compreso 

solo spiritualmente. Quando un essere umano entra nella sua identità divina, diventa 

consapevole della dimensione spirituale dell'infinito. Riconosce di trovarsi nello spazio 

infinito della coscienza di Dio, dove esiste come entità pensante, sostenuta continuamente 

dalla forza della volontà divina.  

Per la vita creata, questo cosmo illimitato consente una crescita infinita - per il Padre, in 

quanto perfezione assoluta, non esiste crescita, poiché egli è presente in sé stesso in modo 

completo e appagante. Tuttavia, il progresso eterno dei suoi figli nell'amore e nella saggezza 

gli procura una felicità completamente diversa da quella che prova nella e per la propria 

perfezione: per questo motivo si può parlare di un aumento della felicità divina-paterna, cioè 

di una crescita divina. 

Vi ringrazio per queste spiegazioni.  

*   *   * 

L'esperienza dimostra che quando un essere umano desidera avvicinarsi a Dio, lo spirito 

satanico dell'anima sfrutta le debolezze e gli smarrimenti legati al mondo per farlo cadere. 

Immagino questo processo come se si camminasse su corde elastiche che si tendono sempre 

di più. Alla fine la forza di volontà non è più sufficiente per rimanere saldi e l'anima ritorna al 

punto di partenza della sua esistenza peccaminosa. 

"Questo accade a molte persone. Ma solo pochi se ne rendono conto. Alla maggior parte 

di loro questo processo rimane nascosto, poiché mancano della consapevolezza del cammino 

radicale verso Dio e non prendono in considerazione un continuo superamento di sé. Per la 

maggioranza, gli errori e le debolezze sono circostanze del tutto normali che fanno parte 

della vita". 



Sì, ma il guerriero di Dio la vede diversamente. Eppure non è in grado di realizzare la sua 

vocazione. Non c'è quindi alcuna differenza tra un cristiano teorico e uno pratico: entrambi, 

per motivi diversi, non riescono a realizzare Dio in sé stessi. Cosa si può fare in questo caso? 

Come è possibile entrare nello spirito di Dio nelle circostanze date? 

"C'è solo una strada percorribile. La propria volontà deve entrare nella volontà di Dio 

attraverso l'amore per Gesù Cristo. Solo Lui ha la forza e il potere di recidere i legami che ci 

rendono schiavi, per accogliere liberamente l'anima." 

Ma è proprio l'amore proprio il problema! Esso desidera i piaceri e i divertimenti terreni e 

lega così il libero arbitrio a circostanze materiali di ogni tipo. Se l'uomo rivolge il suo amore a 

Dio e all'inizio procede con passo coraggioso, le parti nascoste della sua volontà lo tirano 

indietro. 

"Sì, la via di Dio può davvero diventare un circolo vizioso. L'uomo deve infatti impiegare 

tutte le sue forze per attraversare la stretta porta dell'umiltà dell'abbandono della propria 

volontà. Si tratta in realtà di un simultaneo lasciar andare e afferrare: il rinunciare all'amore 

per sé stessi e il contemporaneo afferrare e non più lasciar andare l'amore del Padre. Non ci 

sono mezze misure, perché la tiepidezza, sia nel mondo materiale che in quello spirituale, 

comporta sempre il fallimento di un progetto. 

Non si possono servire due padroni, il mondo e Dio. Se un uomo vuole davvero 

raggiungere il massimo, deve rinunciare a tutto ciò che lo trattiene nelle profondità dell'ani-

ma. Deve lasciare il mondo pur rimanendo nel mondo, solo allora potrà afferrare la mano 

del Padre. Tutto il resto è un'azione a metà e produce poco o nessun successo. Perciò devi 

sforzarti di più, perché la tua tiepidezza e la tua ricerca della gratificazione dei sensi sono 

sempre un ostacolo e non ti porteranno mai alla meta. Amen, te lo dico io, tuo Padre celeste". 

Le ultime parole mi hanno sorpreso, perché erano parole del Padre. La sua presenza ha 

riempito il mio cuore di gioia, perché ha alleviato l'oppressione causata dalla mia continua 

negligenza nell'amore per lui. 

*   *   * 

Sul tema della prova e della tentazione è arrivata anche la seguente risposta: 

"Se un uomo è nella grazia di Dio, riceve doni spirituali che deve integrare nella sua 

esistenza. Questi possono essere 'ancorati' in modo permanente nell'anima solo attraverso 

prove ripetute. Spesso, però, vede solo le prove più intense e pensa che Satana abbia il potere 

di annullare immediatamente ogni progresso. Ma guardando più in profondità o da un punto 

di vista più elevato, si comprende che le forze contrarie a Dio sono uno strumento necessario. 

Infatti, i doni spirituali manifestati diventano proprietà dell'anima solo quando si è superata 

la forza polare opposta corrispondente. E questo non solo una volta, ma più e più volte i 

muscoli dell'anima devono essere rafforzati, affinché in seguito non si cada più e si possa 

portare in sé lo spirito di Dio in modo giusto e corretto. 

In questa luce, il cristiano può utilizzare le tentazioni e le seduzioni dello spirito satanico, 

che accompagnano gli istinti inferiori, come strumento per la rinascita spirituale. Se però 

cede a questa forza egocentrica, lo spirito di Satana lo trascinerà negli abissi della caducità e 

della morte". 



*   *   * 

Accade che in un'anima non ancora matura si apra la porta alla parola del Padre. Allora questa 

viene distorta da opinioni personali. Questo nutrimento è avvelenato: chi lo assume, la sua 

anima si ammala. Perché Dio lo permette? 

"Come sempre e ovunque, anche qui è in primo piano il libero arbitrio, perché solo in es-

so e attraverso di esso è possibile raggiungere la filiazione divina. Nella libertà della sua 

volontà, ogni uomo può fare e non fare ciò che vuole nell'ambito della sua incarnazione 

terrena. Ciò riguarda sia la parola che l'azione. E anche qui, a causa della perfezione che 

agisce senza limiti, nel male apparente si nasconde il bene:  

ogni persona si trova ad un livello di sviluppo che le è proprio, al quale la nuda verità 

non potrebbe raggiungerla, o addirittura potrebbe danneggiarla. Per questo sono necessari 

diversi metodi di rappresentazione spirituale. Oltre alle corrispondenze figurative, ciò 

comprende anche un travestimento dei contenuti divini della vita, adeguato alle più disparate 

deformazioni dell'anima, che si rivelano a seconda del livello di fede. Se un essere umano ha 

intrapreso la retta via, viene condotto gradualmente a una comprensione sempre più chiara: 

la verità si svela poco a poco.  

Poiché esiste una sola verità, il suo involucro può essere solo non-verità. Poiché la non-

verità non ha realtà, l'involucro in fondo non esiste, o esiste solo apparentemente. Ciò 

significa che l'uomo, in base al suo potenziale spirituale, vede attraverso l'inganno o la 

menzogna, che alla fine si dissolve con il progredire del risveglio. Alla fine, la verità si rivela 

a lui. Tutta l'esistenza caduta dalla realtà è quindi verità avvolta dalla non-verità, è spirito 

avvolto dalla materia, è immortalità avvolta dalla caducità, è perfezione rivestita di 

imperfezione, è volontà di Dio rivestita di volontà propria.  

In un altro senso, la parola falsata rappresenta una prova: si rimane davvero nella sequela di 

Gesù quando ci viene offerta una via più comoda? Qui si dimostrano la serietà e la fedeltà. 

Se l'uomo, sulla base di una "verità" che gli è utile, abbandona la sua originaria via di Dio e 

si incammina su sentieri apparentemente più facili e piacevoli, non avrebbe resistito 

nemmeno alle ulteriori prove necessarie per la crescita spirituale e sarebbe ricaduto in 

strutture di pensiero razionali. 

Il padre ricorre quindi ai mezzi più disparati per plasmare e guidare i propri figli. Queste 

guide sono molto complesse e lungimiranti; molti processi incomprensibili all'uomo si 

estendono ben oltre la sua esistenza terrena.  

*   *   * 

Una fine dei tempi senza guerre e catastrofi, come dolce transizione verso una nuova era, non 

sarebbe solo il desiderio di molti credenti, ma anche il desiderio del cuore del nostro Padre 

celeste. Tuttavia, data la situazione del mondo, ciò è ormai quasi impossibile. La valanga di 

tenebre ha già preso troppo slancio. La popolazione terrestre precipita inesorabilmente verso 

l'abisso della distruzione. Sebbene le forze sataniche contrarie siano necessarie per rafforzare 

l'anima nello spirito, esse hanno acquisito un'influenza così potente di fronte al generale 

declino spirituale che è difficile condurre una vita conforme a Dio. Se il Padre non impedisse 

questa caduta, l'umanità sarebbe perduta. Perché non ha fatto qualcosa al riguardo prima? 



"Non l'ha fatto?! Non ha forse risvegliato più volte gli uomini per richiamare l'attenzione 

del mondo sulle sue azioni sbagliate? E non lo fa anche oggi? Ma quanto seriamente sono 

stati presi e vengono presi gli avvertimenti dei veggenti e dei profeti? Sono sempre stati messi 

a tacere, derisi come fanatici religiosi o addirittura uccisi.  

E Dio stesso non era forse sulla terra per aprire gli occhi e i cuori? Ma cosa ha fatto il 

mondo con lui? Cosa ha fatto della sua dottrina? Questa è stata trasformata in un'arma letale 

di un sistema fanatico e assetato di potere e ha portato indicibili sofferenze all'umanità!   

Oggi la verità cristiana viene diluita e oscurata dalla commistione con l'umanesimo 

contemporaneo e le visioni filosofiche ed etiche in esso contenute, nonché dalla cieca 

ammissione, frutto di una tolleranza malintesa, che tutte le religioni sono uguali. Ma 

soprattutto con la deificazione di Gesù Cristo e l'opera di redenzione della sua incarnazione, 

crocifissione e resurrezione, che non è più comprensibile e tangibile per l'umanità. 

L'umanità vuole davvero tornare a Dio? 

"Chi si riconosce ancora oggi come essere spirituale, come figlio di Dio? Chi rinuncia 

alle soddisfazioni effimere del mondo materiale ed è pronto a iniziare una vita eterna in Dio? 

Chi distoglie lo sguardo dal mondo illusorio e lo rivolge al cuore divino del Padre? Nella 

prigionia dello spirito del tempo ciò non è possibile. Nella schiavitù della mente irrigidita dal 

pensiero materiale, l'anima non può superare l'abisso che la separa da Dio, quindi non può 

avvenire un volontario pentimento. 

Ora la misura stabilita da Dio è colma. Il limite massimo è stato raggiunto. 

*   *   * 

Come si può conciliare l'intangibile libertà di volontà con il giudizio di Dio? 

"Come agiscono i genitori quando i loro figli corrono ciecamente verso un abisso? Prima 

li avvertono, affinché i figli si fermino e tornino indietro di loro spontanea volontà. Mostrano 

loro le conseguenze della caduta e, più si avvicinano all'abisso, più insistono nel parlargli . 

Tuttavia, nel rispetto dell'autodeterminazione dei figli, i genitori non vogliono interferire con 

il loro libero arbitrio e ricorrere alla forza, quindi non li trattengono. Alcuni ascoltano le 

parole dei genitori e di altri ammonitori e avvertitori e si fermano. Nella loro pausa vedono 

davanti a sé l'abisso mortale e cercano ora essi stessi di riportare alla ragione la folla cieca. 

Ma questa si avvicina sempre più alla caduta che porterà alla morte certa. I bambini 

risvegliati e i genitori si mettono sulla strada dei ribelli, ma questi ultimi, spingendo e 

urlando, ballando e cantando, ubriachi della loro vanità e ciechi nella loro presunzione, 

spingono da parte i genitori e anche gli altri ammonitori. Ridono di tutti gli avvertimenti e 

diventano arrabbiati e cattivi perché qualcuno si mette sulla loro strada. 

A quel punto i genitori non vedono altra via d'uscita: afferrano i bambini e li tengono 

fermi per impedire la caduta, interferendo così con il loro libero arbitrio. 

Così anche Dio deve intervenire per preservare l'umanità dalla caduta nella morte dell'ani-

ma. Egli ha avvertito a lungo, ma le sue esortazioni sono rimaste e rimangono inascoltate. 

Beati coloro che ora riflettono e si fermano, perché il Padre li accoglierà nelle sue braccia 

misericordiose e li condurrà a casa. Gli altri saranno toccati dolorosamente dal lungo 

braccio di Dio, per preservare la vita delle loro anime". 



*   *   * 

Come si deve intendere questo: rinunciare alla propria volontà ed entrare nella volontà di 

Dio? 

"Da cosa e in cosa consiste il libero arbitrio? Consiste unicamente nel decidere se amare 

il mondo o amare Dio, nel donare il proprio cuore alla materia o allo spirito divino 

dell'amore. 

Nella scelta del mondo, l'uomo non sperimenta una libertà reale, ma solo una finta 

libertà. Vive nel suo mondo limitato di esperienze e opinioni; il suo obiettivo principale è 

quello di condurre una vita all'insegna della soddisfazione dei sensi, del riconoscimento e 

della sicurezza materiale. Poiché si affida solo alla sua comprensione del mondo, non può 

raggiungere la vera conoscenza del bene e del male. L'imperfezione è per lui la normalità, la 

mortalità il suo spauracchio, non conosce un mondo spirituale o, nella migliore delle ipotesi, 

può immaginarlo solo teoricamente. Se è felice così e non ha alcun desiderio di tesori 

immortali e di contenuti di vita divini che non siano inghiottiti dall'abisso della morte, può 

rimanere fedele a questo nutrimento in virtù del suo libero arbitrio.  

Quando un uomo intraprende il cammino cristiano, la luce divina gli dona la 

comprensione dell'insensatezza delle condizioni di vita transitorie e imperfette. Egli vede che 

la cieca volontà umana conduce direttamente sull'orlo di un abisso mortale. Nel suo costante 

risveglio, trova sempre più profondamente il cuore del suo Padre celeste e presto ha un solo 

desiderio: abbandonarsi completamente alla sua volontà perfetta. Nella progressiva 

dedizione, viene completamente riempito dalla volontà d'amore divina, finché alla fine la sua 

volontà imperfetta entra nella volontà del Padre celeste: egli si nutre dei frutti dell'albero 

della vita. 

Ma cos'è in realtà la volontà di Dio? 

"È tutto. Tutto ciò che è stato creato, sia spirituale che materiale, è volontà di Dio. Dio 

vuole che sia, ed è. La sua volontà sostiene incessantemente tutto l'essere nel cosmo materiale 

e spirituale". 

C'è una differenza tra la volontà d'amore e la volontà creativa di conservazione di Dio?  

«No, c'è solo una volontà divina, una fonte creatrice, un cuore che dona la vita, una 

realtà e una verità valide».  

Ciò significa che quando un'anima entra nella volontà di Dio, diventa partecipe della forza 

creatrice divina? 

"Sì. Così la vita è divina. Questa è la fede che smuove le montagne. Questo è il vivente 

'Sia fatta la tua volontà!'"  

*   *   * 

 

. 

 


